### 九州大学学術情報リポジトリ Kyushu University Institutional Repository

### ジョン・フォーテスキュー著『自然法論 第一部』 (邦訳) (一)

**直江, 眞一** 九州大学大学院法学研究科教授

https://doi.org/10.15017/2208

出版情報:法政研究. 67 (2), pp. 187-218, 2000-11-17. 九州大学法政学会

バージョン: 権利関係: そらく本書が書かれた当時、フォーテスキューはヘン

# 『自然法論 第一部』(邦訳)(二)ジョン・フォーテスキュー著

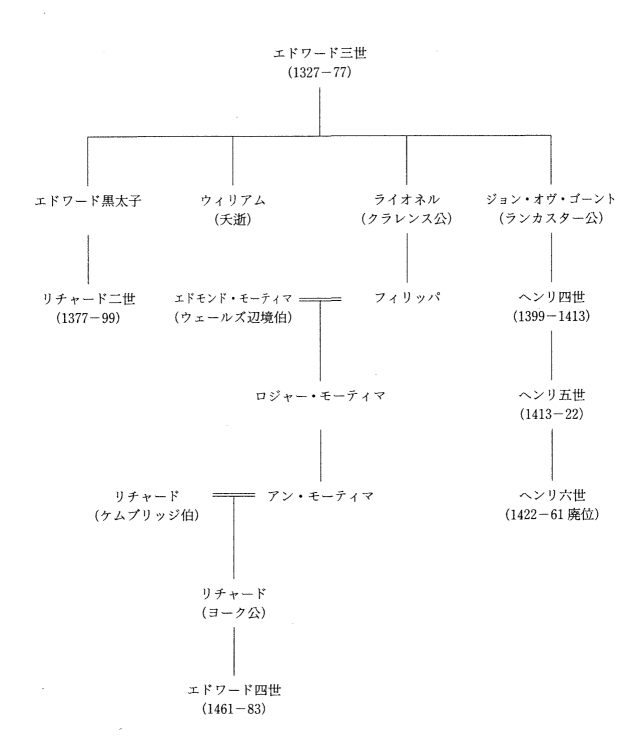
直江真一訳

はしがき

一五世紀イングランドの法律家・政治思想家である。多数の著作を残しているが、通称『自然法論』(De Natura Legis Nature) は、通称『イングランド法の礼賛について』(De Laudibus Legum Anglie) および通称『イングランドの統治』(The Governance of England; The Difference between an Absolute and a Limited Monarchy; De Dominio Regale et Politico) と並ぶ代表的著作の一つであり、これら三作品の中で最も早く「ばら戦争」最中のであり、これら三作品の中で最も早く「ばら戦争」最中のであり、これら三作品の中で最も早く「ばら戦争」最中のであり、これら三作品の中で最も早く「ばら戦争」最中のであり、これら三作品の中で最も早く「ばら戦争」最中のであり、これら三作品の中で最も早く「ばら戦争」最中のであり、これら三作品の中で最も早く「ばら戦争」最中のであり、これら三作品の中で最も早く「ばら戦争」最中のであり、これら三にはいる。

を根拠付けることを意図したわけである。 しても継承権を否定することによって、ヘンリ六世の権原 結論として「弟」の方を選択し、さらに「娘」の卑属に対 有するか」という――現実の王位継承争いがその応用問題 ジョン・オヴ・ゴーントの子ヘンリ四世(在位一三九九一 あり、 となるようなー 合に、娘およびその子たる孫と弟のいずれが王位継承権 の方が有利であった。そこでフォーテスキューは本書にお 王位継承権の主張は従来の相続法準則による限りヨーク朝 度の女系(フィリッパとアン)を経由してエドワード四世 四一三年)からヘンリ五世(在位一四一三―二二年)、そ リ六世(一四六一年廃位)と共にスコットランド亡命中で いて、「被相続人たる国王に男子直系卑属が存在しない (一四六一年即位)に到っており(系図参照)、両者間での はエドワード三世の第三子クラレンス伯ライオネルから二 してヘンリ六世と続いてきたのに対して、ヨーク朝の系統 ンカスター朝がエドワード三世(一三七七年没)の第四子 を擁護することにあったと考えられている。すなわち、ラ その執筆目的はランカスター朝の王位継承の正統性 -形で問題を設定し、 自然法にしたがって

よび至高の諸王国の継承におけるその評価に関する小論」以上の成立事情から本書は、正式名称『自然法の本質お



(註) 本系図は本稿に必要な限りで作成してある。 国王については在位年を示してある。

部が他の五つの小作品と並んで王位継承問題を論じた著作 部が前記二作品と共に国制に関する著作の中に、また第二 その前提として書かれた第一部は王位継承の準拠法として うきわめて実践的な性格を帯びた論考であるのに対して、 るように、内容的連関を有する二つの部分から構成されて 有し、そこでは後に『イングランド法の礼賛について』と はあるが――王位継承問題におけるヨーク朝への対抗とい in Succesione Regnorum Supremorum) にも示されてい 治形態論あるいは正義論も付随的に論及されている。 の自然法そのものを主題としている限りで純理論的性格を 自然法を王位継承に適用した第二部とである。 いる。すなわち、自然法それ自体について論じた第一部と 『イングランドの統治』で詳論されることになる有名な統 (Opusculum de Natura Legis Nature et de eius Censura 二部が――あくまで抽象的な形で議論を展開しているので 別個に位置付けられる所以である。 しかし、 第一

しなかったという事情からこれまで論及される機会が比較した。直ぐ後で述べるごとく、本書は上記二作品ほど流布よって、ここではとりあえず第一部の訳出を試みることにされていること、またなによりも大部であるという理由にこのように本書がある程度独立した二つの部分から構成

背景の一端に触れることができるであろう。を通して読者はフォーテスキューの豊かな学識とその知的世自然法思想を考える上で重要な位置を占めており、本書的少なかったが、フォーテスキューの法理論ないし広く中

### \*

想史原典シリーズ」の一冊として『イングランド法の礼賛 出版された。また、一九九七年には「ケムブリッジ政治思 訳版および註(要旨、出典一覧、 兄弟チチェスタ・フォーテスキューである。 フォーテスキューによって『フォーテスキュー家の歴史』 フォーテスキューの子孫たるクレアモント卿トマス 『自然法論』の刊本は、他の小作品同様、一八六九年にロ について』と『イングランドの統治』の新たな英訳版が公 と共に私的に出版された。『自然法論』は本『著作集』の れた版が最初にして最後のものである。本『著作集』は ンドンで出版された『フォーテスキュー著作集』に収録さ ングランドの統治』が一八世紀以来版を重ねたのに対して、 ングランド法の礼賛について』が一六世紀以来、 一番最初に掲載されており、序文によれば編者はトマスの 次に、 その後、この英訳版だけのリプリント版が一九八○年に 本書の刊本および写本について述べておく。『イ 註記等)が付されている。 編者による英 また『イ

年版に若干手を加えた上で付録として加えられている。論』第一部の第一六、一八、二六章だけの英訳が一八六九刊されたが、そこでは統治形態論という観点から『自然法

なる別称が付せられている。 probans foeminds jure naturali incapaces esse Regiminis) 平に関する著作』(Tractatus de Aquitate Legis Salicae, (Lambeth MS 262) であることは確実である。本写本に て女性は統治能力に欠けることを立証する、 紀に書かれており、『自然法論』には『自然法にしたが 収録されている。写本カタログによれば、本写本は一六世 から発せられた若干の著作に関する声明』(ff.129-140) 国王〔エドワード四世〕の権原に対抗してスコットランド は『自然法論』(ff.3-105) の他、『イングランドの統治』 に収めたものとしては唯一伝来しているランベス写本 (ff.106-128) と小作品『イングランド王国に対する〔現〕 『著作集』版にはとくに編集に関する説明がない。 基礎とした写本が『自然法論』 の第一部・第二部を共 サリカ法の衡 し が つ か

――興味を引かれるところであるが――一切不明である。るランベス宮殿図書館の所蔵に帰することになったのかもキューの著作の一部がカンタベリ大司教のロンドン邸宅た本写本の系譜についても、また何故にこれらフォーテス

かではない。 フォーテスキュー自身によって付されたものかどうかも定(memorativum)が置かれているが(ff.1-2)、これが元々さらに、本文に先立って要約の役割を果たす「覚書」

### \*

\*

た。 だけそれの参照を指示しておいた。 その他の引用文献についても、 の引用でない場合には該当箇所の訳文を註に掲げておいた。 らの引用は日本聖書協会『新共同訳』の訳文により、 記・転写ミス等も註において指摘してある。また、 補った部分もあることをお断わりしておく。 訳したものではなく、 訳および註、 と比較検討することによって訳出を試みた。編者による英 本邦訳においては、『著作集』 しかし、 本邦訳の註は とりわけ出典の指示は有益であり、 訳者の判断で取捨選択し、 『著作集』版の註をそのまま邦 邦訳版のあるものはできる 版を改めてランベス写本 編者による誤 また逆に 参考にし 聖書か 直接

はないかと恐れる。誤訳・不適訳等についてご教示いただ論」とも言われるだけに――思わぬ誤りを犯しているので分野における不案内の故に――本書第一部が「準神学的序らないよう努めたが、訳者の不勉強、とりわけ神学・哲学邦訳は、逐語訳を旨としつつ、日本語として不自然にな

ければ幸いである。

記しておきたい。

1 B.(ed.), De Laudibus Legum Anglie, 1949, p.xcii, n.2)° 代について、フォーテスキューがスコットランドから大陸 参照されたい。クライムズは『自然法論』の成立場所と年 る「解説」(主としてS・B・クライムズの研究に依拠) 三四頁以下、五三—五、同年、一〇〇頁以下、 フォーテスキュー著『イングランド法の礼賛について』 あたり、 お、これらの書名がフォーテスキュー自らによるものか否 (邦訳)(一)~(三・完)(『法学』五三―四、一九八九年 一九九〇年、一四八頁以下)の末尾に付された北野氏によ 移動した後という可能性も否定していない (Chrimes, S. は必ずしも明らかではない。『イングランド法の礼賛に フォーテスキューの生涯および著作については、 北野かほる・小山貞夫・直江真一共訳、ジョン・ 五四——一、 を

> テスキュー自身による書名と思われる。 テスキュー自身による書名と思われる。 テスキュー自身による書名と思われる。 テスキュー自身による書名と思われる。 でいて」に関して、直江真一「サー・ジョン・フォーのおのために書いた『自然法の本質について』という小著」なのために書いた『自然法の本質について』第九章ののために書いた『自然法の本質について』という小著」なる表現があることから(上記邦訳(一)五三頁)、フォーラスのおのに、『図書館情報』(九州大学附属図書館報)三○ 「おなた〔ヘンリ六世の息子エドワード王子〕の考察のために書いた『自然法の本質について』という小著」なる表現があることから(上記邦訳(一)五三頁)、フォーラスのおいて』に関して、直江真一「サー・ジョン・フォーテスついて』に関して、直江真一「サー・ジョン・フォーテス

(2) 長子相続法を前提とした上で、代襲相続と女子による また後者の問題については、 ワード黒太子に代わってエドワード三世を継承していた。 チャード二世 紀への胎動――』 [上巻]、同年、所収)、参照。 の事例』をめぐって――」(『法政研究』六一―三=四、一 ては、直江真一「代襲相続法とジョン王の即位 九九五年、九五頁―一三一頁、後に『法と政治 紀半ばまでには代襲相続権が確立していた。この点につい の一部となることを遅らせはしたものの、最終的に一三 ではなく末弟ジョンが即位したことは、代襲原理が相続法 世死亡時に、早世していた次弟ジェフリーの息子アーサー 前者の問題については、遡って一一九九年のリチャード 時代にはすでにこれらの問題は克服されていた。すなわち 相続の可否が微妙な論点であったが、フォーテスキューの (在位一三七七―九九年)は早世した父エド ランカスター家によるフラン 実際、 ————世

拠にしたフランス王位の請求に基づくものであった。ベラがフランス王フィリップ四世美麗王の娘たることを根ス王位継承権の主張自体、元々はエドワード三世の母イザ

## (3) 後出、本論の冒頭部分を参照。

 $\widehat{4}$ Fraunce)および我々の主君たる国王の他のすべての海外 朝の正統性を主張するのであるが、ランカスター朝の論拠 の領土の相続財産は、あらゆる付属物と共に、 ment de la Crone & de les Roialmes Dengleterre & Henry W, c.2) としては別に一四〇六年の議会制定法 H・カントーロヴィチは、 John Fortescue and the Law of Nature, Bulletin of 上で示唆的である。この点に関しては、Jacob, E.F., のであり、このことは当時における制定法の権威を考える こともない)、あくまで自然法による根拠付けを意図した はむしろヨーク家に有利な議論を展開したと受け取れない 議会に基づく権原には全く論及することなく(その 1816, p.151)。しかし、フォーテスキューは本書において 定めていたからである(Statutes of the Realm, vol.2, (les heirs de son corps issantz) の下にとどまるべし」と たる国王〔ヘンリ四世〕自身とその直系卑属たる相続 Rylands Library, 18, 1934, pp.360ff., 376 や参照。 およびフランスの王冠と王国の相続財産(lenherite フォーテスキューは自然法を論拠としてランカスター が存在していた。 フォーテスキューの議論は「娘 同制定法は「イングラン (Statute of 我々の主君 他方E・ りで

> 常の相続法の規定に容易に適合させることなどできない明 父の母」(nata nati, mater patris)として、そもそも「诵 息子の母であり娘でもある者」、換言すれば「息子の娘、 神学の影響を受けた法学を指針としたならば、 を伝えることができないという形をとるが、「仮に彼が、 このような神学的議論によれば、「娘」は「その子たる孫」 らないことを、それほど困難なしに主張しえた」のであり 性を有していなくても、彼女の息子の神性を損うことにな 白な自己矛盾を含む存在」であった。したがって自ら「神 ている。すなわち、聖処女マリアは「処女であると同時に ほとんど説得的とは言えないものになっただろう」と述べ へ王位が継承されていく媒介者たりえたというわけである (小林公訳『王の二つの身体-九九二年、一五九頁および五六三頁註一七〇)。 「その子たる孫」に対して元々自らが有していないもの 中世政治神学研究 その議論は

## (5) 後出、本論の註(1)を参照。

(6) 他の五つの小作品とは、『辺境伯エドワードの権原について』 (Of the Title of the House of York)、『ランカスター家の権利の弁護』 (Defensio Juris Domus Lancastrie)、『ランカスター家の権利の弁護』 (Defensio Juris Domus Title of the House of Lancaster, or A Replication to the Title of the House of Lancaster, or A Replication to the Title of the House of Lancaster, or A Replication to the Duke of the Duke of Vork)、『イングランド王国に対するには、『辺境伯エドワードの権原にのいる。 他の五つの小作品とは、『辺境伯エドワードの権原にのいて、『フェートの権所にの知る。 (Defense of Vork)、『イングランド王国に対する。 (Defense of Vork)、『コークジョンド王国に対する。 (Defense of Vork)、『コークジョンド王国に対する。 (Defense of Vork)、『コークジョンドエ国に対する。 (Defense of Vork)、『コークジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョンドエロジョ

a [現] 国王 [エドワード四世] の権原に対抗してスコットランドから発せられた若干の著作に関する声明』(Declaracion Upon Certayn Wrytinges Sent Oute of Scotteland Ayenst the Kinges Title to the Roialme of Englond) である。これらについては、Gill, P.E., Sir John Fortescue: Chief Justice of the King's Bench, Polemicist on the Succession Problem, Governmental Reformer, and Political Theorist (Ph.D. thesis), 1968, pp.82ff. を参照

- (7) 管見の限りでは、E・F・ジェイコブによる本書第一 邦訳の註における指示を参照。 の礼賛について』と本書との対応関係については、 French Polemical Treatices of the Hundred Years War 二〇〇〇年、二一七一二一九頁)。なお、『イングランド法 たイングランド國制起源論——」、『法と政治』五一—一、 ている(「フォーテスキュとブルータス伝説-深尾裕造教授が統治形態論との関連で本書に若干論及され されている (Taylor, C., Sir John Fortescue and the るフランス王位継承権の主張に対抗してフランスで書かれ 他、第二部に関しては、百年戦争期にイングランド王によ 部・第二部を通しての要約がある(Jacob, op. cit., pp.365ff.) English Historical Review, 114, 1999, pp.112-129)。 また た作品とフォーテスキューの議論を比較した論文が最近出 ――忘れられ 前出の
- (∞) The Works of Sir John Fortescue, Knight, Chief Justice of England and Lord Chancellor to King Henry

the Sixth, now first collected and arranged by Thomas (Fortescue) Lord Clermont, Printed for Private Distribution, 1869; A History of the Family of Fortescue in all its Branches, by Thomas (Fortescue) Lord Clermont, Printed for Private Distribution, 1869. 両書とも深尾裕 Printed for Private Distribution, 1869. 両書とも深尾裕 したい。

- (9) The Works, pp.xiii-xiv. チチェスタ(パーキンソン)・フォーデ大学クライスト・カレッジ卒業後、一八四七年以フォード大学クライスト・カレッジ卒業後、一八四七年以八九八年没(Dictionary of National Biography)。
- (2) Classics of English Legal History in the Modern Era, selected by D.S.Berkowitz & S.Thorne, A Garland Series, no.1, 1980.
- (a) On the Laws and Governance of England, ed. by S. Lockwood, 1997, pp.127-136.
- ことが危険視されたことにある (Plummer, C. (ed.), The Fight (Laud. MS., no.585) が存在する一方で、第二ロード写本 (Laud. MS., no.585) が存在する一方で、第二ロード写本 (Laud. MS., no.585) が存在する一方で、第二については別にオクスフォード大学ボドリアン図書館蔵のについては別にオクスフォード大学ボドリアン図書館蔵のについては別にオクスフォード大学ボドリアン図書館蔵のについては別にオクスフォーに大学が表別である (Plummer, C. (ed.), The

Governance of England: otherwise called The Difference between an Absolute and a Limited Monarchy by Sir John Fortescue, 1885, pp.75-76)°

(13) A Catalogue of the Archiepiscopal Manuscripts in the Library at Lambeth Palace: with an account of the Archiepiscopal registers and other records there preserved, London: printed by Law and Gilbert, St. John's square, clerkenwel, 1812, pp.36-7. この別称は写本自体には付せられていない。「サリカ法」への言及はおそらく、同法典第五九章五「土地についてはただし如何なる相続財産も婦女に帰属すべからずして、男性、兄弟たる者にすべての土地は帰属すべし」(久保正幡訳『サリカ法典』、創文社、復刊一九七七年、一五九頁)であろう。

(4) Jacob, op.cit., p.369.

# する一種の覚書である。次に書かれているのは、以下の小論の内容に関

示される。そして、この問題は唯一自然法によって解決さおいては、最上位の王国における継承権に関する問題が提この小論は二つの部分に分けられる。そのうち第一部に

れるのであって、その他の人法によっては解決され得ない

ことが示される。

てもまた論証されていることを見い出す。し、それが聖なるカノンによってのみならず福音書におい、かいで著者は、そのような自然法が何であるのかを探究

まだ公布されてはいなかった。習法と立法はいまだ生み出されておらず、モーセの律法もよって支配されていた期間の長さを見い出す。その間、慣さらに著者は、世俗的事項において世界が自然法のみに

自然法によって常に規律されている、と。自然法によって常に規律されている、と。自然法は人類の他のすべての人法は自然法に従属している、と。自然法の他のすべての人法は自然法に従属している、と。自然法は人類の自然法が神法であると言っている、と。自然法は人類の自然法によって常に規律されている、と。自然法は人類の自然法によって常に規律されている、と。

その上で著者は、自然法の卓越さに対して王法によって

け加えてしまった」と述べたからである。 上に王を要求することによって私達のあらゆる罪に悪を付は、王の威厳の秀逸さに対してイスラエルの民の悔悛を反は、王の威厳の秀逸さに対してイスラエルの民の悔悛を反異議を唱える。この王法とは、預言者サムエルが神の命令

論ずる。 政治権力と王権による支配と王権のみによる支配について政治権力と王権による支配と王権のみによる支配についてまた著者は、このような異議に反論しながら、付随的に

もそうである等々のことを論証する。 更されたけれども、 を論証する。さらに著者は、人間の状態は原罪によって変 法が人間の契約をつくり、地上に王国を建てたということ えることがより少ない、と著者は言う。また著者は、 善き支配者の下では同等であるが、悪しき支配者の下では よってではあるが 議論においてとりわけ、 政治権力および王権による支配の方がその臣民に損害を与 いるわけではないということを論証する。 この論述において著者は、そのいずれも他方より優れて 自然法それ自体は 常に同一であり続けたし、これまで 万民法が始まるはるか以前に自然 ―異なった恩寵に しかし、 両者は この

次いで著者は、ユースとレークスの違いを提示する。そ

最後に著者は、

神法および人法の目的は何であるのか、

た、 を、 こと、 義は して、 残ったかを明らかにする。 よって明らかにする。その後で著者は、自然法と自然的 その起源と名称を有したのかを、 由来しているように―――自然法が正義に由来していること 人が正義を捨て去った後、 述べる。そして、この種の多くの類似を提示する。 またとりわけー 自然法を定義する。 偶然によってではあるが――本質を共にしている ―輝きが光から由来し、炎が火から また、 いかに正義が人におい 少なからざるプロセスに いついかにして自然法が ま て

とを著者は解明するが、我々はそれらを読者に委ねる。たのではなく、ただ一つの正義がつくられたのだと言う。また、これらのことと同じくらい難解な他の多くのことりわけ自然法は神法の娘と呼ばれるかを明らかにし、そして何故自然法は神法と永遠法との関係は月と太陽の関係であるとりわけ自然法と永遠法との関係は月と太陽の関係であるとりわけ自然法と永遠法との関係は月と太陽の関係であると言う。また、これらのことと同じくらい難解な他の多くのことを述べる。さらに著者は、この世教が出りと太陽の関係であると言う。また、これらのことと同じくらい難解な他の多くのことを著者は解明するが、我々はそれらを読者に委ねる。

第 ことができる程 論として、 点は最高の司祭の判決によって解決されなければならない らかにする。 れらのことが明らかとなるであろう。 と。この第一部では、 十分ではなかったし、 自然法は ということを、 また人法は神法に対してどのようにして服しているかを明 ともまた説明されており、 んだのである。 部が自然法の本質に関する論述と名付けられるのを望 次のように述べる。 そして、 自然法のお陰で人が永遠の生命を手に入れる 聖なる権威に基づいて論証する。 人あるいはその行為を正当化するのに 人間の法廷におけるあらゆる曖 自然法の神秘に関する他の多くのこ 今も恩寵なくしては十分ではない、 この第一部を通読する者にはそ 始源的正義の保護を欠い それ故著者は、 そして結 この 昧 た

理由に基づいて、 由 女性は請求され 前で、上位のも る三人の候補者達によって、 れた問題の事例において裁判官をたてる。この裁判官の面 この小論の第二部において、 のみが正 継承者 L にふさわしくないということが論証され い理由であることを、 のを知らないある王国をめぐって争ってい ている王国あるい 当該問題が議論される。 自然法の内奥から流れ出る諸 著者はまず最初に、 は何であれ 他の少なからざる権威 もっとも著者は 類似 提起さ 0) る理 もの

> n 亡した国王の娘も、 論証する。 に、 またそのような結論が正しいことを論証する。 によって明らかにするのではあるが。 れるのである。 の裁判官の判決によって、 の二者である― として、 によってのみならず、 孫は、 当該王国は最終的判決によって当該国王の弟に与えら 当該王国を獲得することはできないということも かくして――前述の争っている〔三〕 母の権原によって、 前述の王国のシーズンを持ったままで死 その娘から生まれた孫も同様に、 カノン法およびロ 請求されている王国 あるいは母方の 次いで著者は、 ーマ法によっ 著者は同様 から Щ 者のうち 統を理由 排除さ ても 神法

よって隠されていた少なからざることを見い出すであろう。が公にされる以前には多くの人々にとってある種の暗闇にに関する論述と名付けられることを望んでいる。この第二に関する論述と名付けられることを望んでいる。この第二時効も効力を持ち得ないかということが示される。

最後に、

何故にこの判決の効力に対しては慣習法も取得

じ筆跡で書かれているが、そもそもフォーテスキュー自身(1) ランベス写本においてこの「覚書」は以下の本論と同

き加えたのではないかと推測される。 フォーテスキュー以外の人物が読者の便を考えて後から書 る」なる表現が用いられているところからはむしろ、 のごとく、「著者」とは別に「我々はそれらを読者に委ね によるオリジナルに存在したかどうかは定かでない。

- 3 2 politicus の趣旨(本来の意味である「ポリスの」という意 態論上きわめて重要な術語の訳語に関しては、『イングラ られることの方が多い)。このフォーテスキューの統治形 politicus et regalis レ principatus tantum regalis である 治権力による」としておく。 すべきかも知れないが、前邦訳同様その意味において「政 二年、三〇九頁)。確かに「人民全体による」とでも訳出 城戸毅教授より受けた(『史学雑誌』一〇一―五、一九九 味に限りなく近い)が的確に表現しえていないとの批判を 治権力による」と訳したことに対して、その訳 ンド法の礼賛について』の邦訳において politicus に「政 よる支配」と訳した原語は、それぞれprincipatus (後出のごとく principatus の代わりに dominium が用 **欄外に、「以上は第一一章の前まで」との註記あり。** ここで「政治権力と王権による支配」と「王権のみに では
- (4) 欄外に、「次いで、これは第三○章の前まで」との註 記あり。
- 5 記あり。 欄外に、「次いで、これは第四四章の前まで」との註

- 6 欄外に、「次いで、 以後は最後まで」との註記あり。
- 7 欄外に、 「第二部の要約」との註記あり。

### るその評価に関する小 自然法 価に関する小論の本質および至高の諸王国の継承にお け

### 第 部 すなわち自然法の本質について

た国王の弟に継承されるのかが問われる。 王国は、 時息子は残されていない。このようにして死去した国王の 有しており、その娘は息子を生んでいる。 世俗的事項において上位者を認めない国王が、 娘または娘の息子に継承されるのか、 国王が死去した あるいはま 娘と弟を

(1) このタイトルの後半部分は、「諸王国の継承に supprema)と書かれているが、 その至高の評価」 (ejus censura in successione regnorum 「最上位の王国における継承権」 (jus succedendi 前出「覚書」における in sup おける

る。 premis 表現等から、 を知らない王国」(regnum quod superiorem nescit) recognoscens)、また後述第一○章における「上位のもの る表現、あるいはすぐ後の「世俗的事項において上位者を おける継承権」(jus succedendi in suppremis regnis)な (regnum quoddam superius nesciens)' 「評価」ではなく「王国」を形容しているものと判断され め ない regnis)、「上位のものを知らない 国 王」 (rex superiorem in temporalibus non suprema は supremorum の誤りであって、 「最高の諸王国に ある王国 なる

(2) 欄外に「設問」との註記あり。

第

章

ここで著者は、

その執筆の理由を示す。

に、支配することを愛する」、と。天使は高みを熱望したいわく、「我々はあらゆるものを愛する。しかしより以上のに属する権利だからである。哲学者〔アリストテレス〕のに属する権利だからである。哲学者〔アリストテレス〕のに属する権利がいらである。哲学者〔アリストテレス〕。 この問題は、短い言葉で提起されてはいるが、僅かな議この問題は、短い言葉で提起されてはいるが、僅かな議

Ļ 理の裁きのために抜かれた血塗られた剣が幾多の人々を呑 国内での争い(bella civilia)が、この上なく高貴なフラ 界全体に広がったかくも多くの戦争の危機、かくも多くの ヴェールを取り去って、純然たる光輝く状態で明らかに みほしてきたからである。 きわめて多くの他の地方においてもまた、もっぱらこの真 ンス王国とイングランド王国において拡大したどころか、 故なら、それについて無知であるという闇の中で、この世 ることは、ああ、何と敬虔で神聖なことであろうか! て毒されていない者がほとんど見い出されない程である。 の子孫達にまき散らしたために、威厳に対する野望によっ した。それは、その者が支配することの欲望をそのすべて したがって、今問われている真理を、 人間の中で最初の者(prothoplastus) あらゆる誤りの もそのように 何

会の力は通常以上に回復して、その敵とより力強く戦うこによって種の戦さによって非常に長い間弱められてきた教し、これから開始されるであろう同様の戦争の原因を取りし、これから開始されるであろう同様の戦争の原因を取りはよって明らかにされるのであれば、神の導きによって、それ故、この真理は、もしそれが疑いの余地のない定義

とになるであろう。

いえ、この仕事に以下のような形で着手するのである。る者の知識によっては測ることができないのではあるが、それにもかかわらず、この者はこれ程善きことの願いによって刺激され、また「私はこの世で精神を除いては驚異よって刺激され、また「私はこの世で精神を除いては驚異が、偉大なものは何もない」と述べているこの上なく道徳が、偉大なものは何もない」と述べているこの上なく道徳の恩寵は、謙虚に哀願されれば、必要な時には誰にでも与の恩寵は、謙虚に哀願されれば、必要な時には誰にでも与の恩寵は、謙虚に哀願されれば、必要な時には誰にでも与の恩寵は、謙虚に哀願されれば、必要な時には誰にでも与の恩寵は、謙虚に哀願されれば、必要な時には誰にでも与の恩寵は、謙虚に哀願されれば、必要な時には誰にでも与の恩寵は、謙虚にない。それの偉大さに比べれば、偉大なものは知道を提起している者の知識によっては測ることができないのである。

(1) 『著作集』版の編者チチェスタ・フォーテスキュー(以 の引用句集(Auctoritates Aristotelis)の中には当該句は がもたらされるので、そのことを切に求める」(アリス 下「編者」と略)によれば、この引用はアリストテレスの を考えられる一五世紀に作成されたアリストテレスの たと考えられる一五世紀に作成されたアリストテレスの たと考えられる一五世紀に作成されたアリストテレスの の引用句集(Auctoritates Aristotelis)の中には当該句は の引用句集(Auctoritates Aristotelis)の中には当該句は の引用句集(Auctoritates Aristotelis)の中には当該句は の引用句集(Auctoritates Aristotelis)の中には当該句は をと考えられる一五世紀に作成されたアリストテレスから たと考えられる一五世紀に作成されたアリストテレスの でと考えられる一五世紀に作成されたアリストテレスの にと考えられる一五世紀に作成されたアリストテレスの でと考えられる一五世紀に作成されたアリストテレスから ない。これに似た文章はある。

> $\widehat{\underline{2}}$ 落を設けていないが、あまりにも長い場合が多く、本邦訳 用している人達の見解によれば、アリストテレスに関して においては適宜段落で区切っておいた。 Joannis Saresberiensis Opera Omnia, 1848, vol.4, p.100)° 用いられている」(*Polycraticus*, VII, 6, ed. by J.A.Giles ように、哲学者の名称(philosophi nomen)は、 がローマを、詩人(Poeta) ジョン・オヴ・ソールズベリの次の言を参照。「都市 四五頁註(二)、五二頁註(一)を参照。また、「哲学者」 については、前掲『イングランド法の礼賛について』(一) 存在しないようである (*The Works*, p.355)。本引用句集 (Philosophus) がアリストテレスを指すことについては ランベス写本・『著作集』版共本論の各章の中では段 がマローを描写するのと同じ それを使

3 の娘)マチルダの間での戦争は除かれる。ドイツと北方に 因する大きな戦争が彼以前の時代にヨーロッパにおいて存 ばら戦争を除いては、 言うのは、私は、フランスにおけるイングランドの戦争と 録されている以上のことを言っているように思われる。 キュー〕が言及している継承戦争については、彼は若干記 国制史家W・スタッブズから以下の教示を得たと記して 在していたとは思い起こせないからである。 すなわち、「あなたの先祖〔ジョン・フォーテス 編者はここに註を付して、一九世紀を代表する著名な (ヘンリー 世の甥) 彼が考えているような継承問題に起 スティーヴンと(ヘンリー世 彼の言葉に

ある。 るに、 早まった一般化であると考えたい。 戦争と呼ぶことはできず、 男子と女子の取扱、 ていた。 リッヒ六世の間で、 タンクレーディと〔ホーエンシュタウフェン家の〕ハイン できるであろう。 フォーテスキュー自身の時代に進行していたミラノをめ らである。 の歴史の中に求められるべきであろう。 らず簒奪の問題によってもまた紛糾させられた。 一一八九年から一一九二年に、 の相続権は無条件的に確立していた。 われるであろう。 お ことは ぐっての北イタリアでの小さな争い等に目を向けることが Works, p.355)° いてそのような継承戦争が存在しなかったことは確 真の先例があるとすれば、 スペインとイタリアに先例を求めるのは、 しかし、そこでの権利主張は、 トリックであると確信 そして恐らくそこから我々は、 しかもスペインにおいては、 しかし、 代襲相続の承認において様々だったか 女子相続人の権利が絡んだ戦争が生じ それらのうちのいずれも大きな 私の気持としては、 〔グリエルモ二世の それはフランスの公と伯 私は、 している」、と シチリアにおいては 嫡出の問題のみな 彼等は、 彼の言っている サー・ジョン・ 確実に女子 彼の言葉は 私が考え 封の取扱、 無理に思 (従弟) (The

二年、二〇頁)。 集(全)――倫理の手紙集――』、東海大学出版会、一九九4) 『道徳書簡集』第八書簡五(茂手木元蔵訳『道徳書簡

他の諸分野の援助を拒むものではない。二章 これは法に属する問題ではあるが、著者は

一上で問題とされたことは法のみに属するが故に、その解決はより多くのまた面倒な諸学問による判断を要求するものではない。それを決定できるのは、法のみである。病気を癒すことができるのが医学だけである時に、治療を求めのではない。それを決定できるのは、法のみである。病気も地に種を蒔くことを望んでいる農夫で哲学者の判断を期土地に種を蒔くことを望んでいる農夫で哲学者の判断を要求するも、というのも、技が十分それに、その解土で問題とされたことは法のみに属するが故に、その解土で問題とされたことは法のみに属するが故に、その解土で問題とされたことは法のみに属するが故に、その解土で問題とされたことは法のみに属するが故に、その解土で問題とされたことは法のみに属するが故に、その解土で問題とされたことができるからである。

また、 よって支えられるならば、 ることができるのである。 助けによってなそうとしていることをより確実に成し遂げ 者も技術者も、もし彼等が相談するのであれば、 ば癒されることもあるのである。このように、病んでいる の性質と耕作されるべき土地の性質を調べるものであるし が専ら委ねられている法もまた、 それにもかかわらず、自然哲学は農夫の技より繊細に種 それによって病んでいる者の病は重くなることもあれ 天文学者は医者よりも確実に惑星の軌道を知ってお より確実にまたより十分な権威 同じように、 もし他の学問 我々の問 それらの の援 題 0 節に 処

の論争に決着をつけるのに十分であるかを吟味してみよう。――問うのである。そして我々は最初に、いかなる法がこ――そこでは他の諸分野による援助を拒まないという形でそれ故我々は、この論争において、法による評価を

マ法以外の法を必要とする。 第三章 この問題の解決は、カノン法あるいはロー

で最も満ちてはいるが、しかしキリストの花嫁たる教会は聖なるカノンもまた、この問題の要点に関係し得る判断

ことがなかったのである。
が故に、このような世俗的問題の論議にはこれまで汗するにならって、外部のことに関わることを常とはしていない霊的事項に専念して、家事の世話をする家父の妻のやり方天上に注意を向け、より高い選任に属する事柄、すなわち

うな叙述の方法である。である。それを行うために我々が選ぶのは、以下に続くよびカノン法以外の〕他の法の定めを探究せざるを得ないのしたがって我々は、この問題においては〔ローマ法およ

自然法のみが世界を支配していた。第四章 モーセの手を介して律法が与えられるまで、

様の計算をしている。彼の主張によれば、その全期間は自またヨセフスも、その古代史に関する著作においてほぼ同スティヌスの著作『神の国』第一五巻および第一六巻からスティヌスの著作『神の国』第一五巻および第一六巻からのまでずっと、自然法によって支配されていた。聖アウグスがは、楽園から追放されて以降、イスラエルの人民が

おその力と効果を保っているのである。おその力と効果を保っているのである。おそのものはこれら後に続く期間の間に絶やされかし自然法そのものはこれら後に続く期間の間に絶やされかし自然法での期間は与えられた律法の時代と、またそれ以の降誕までの期間は与えられた律法の時代と、またそれ以然法の時代と呼ばれている。そして、それに続くキリスト

なら、 を命じた法が自然法であることをはっきりと宣言している。 思うことは何でも、あなたがたも人にしなさい。これこそ 福音書の中で明確に述べられているわけではないが、 他人にすることを命ぜられ、また自らにして欲しくないこ あり、それによって誰であれ自らにしてもらいたいことを すなわち、「自然法は律法と福音書に含まれているもので 次のように述べて、主がこのように宣言して保持すること ティアーヌス教令集』第一部〕第一分節第一法文において 律法と預言者である」、と。カノン法もまた、〔『グラー 命じているのである。すなわち、「人にしてもらいたいと 章において次のように述べて、自然法が遵守されることを しそれらは福音書において暗黙の中に含意されているから とを他人に加えることを禁じられるのである」、と。 主もまた自然法を確証し、『マタイによる福音書』 〔後段で述べられている〕このような禁止の言葉は しか 何故 第七

よって他方が禁止されることは必然だからである。である。と言うのも、相反するものの中の一方の命令に

さらに、自然法がこの世を秩序立って(civiliter)支配であるに、自然法がこの世を秩序立って(civiliter)支配ですることができるにもかかわらず、福音書の中でかくも僅することができるにもかかわらず、福音書の中でかくも僅までいるからである。さらに使徒〔パウロ〕は、もっと僅かな言葉によってこれらすべてのことを把握して、次のように述べているからである。さらに使徒〔パウロ〕は、もっと僅かな言葉によってこれらすべてのことを把握して、次のように述ないのです」、と。

- いう計算は確認できない。 八六年)(四)、四三頁以下参照。但し、「三六四四年」と(1) 服部英次郎・藤本雄三訳『神の国』(岩波文庫版、一九
- 『聖書v世界史――キリスト教的歴史観とは何か――』(講二三二頁)を合計すると、三七五九年となる。岡崎勝世での七五年(同七〇頁)、出エジプトまでの四三〇年(同洪水までの二二六二年(同四八頁)、それからアブラハム洪水までの二二六二年(同四八頁)、それからアブラハム(2) 秦剛平訳『ユダヤ古代史』(ちくま学芸文庫版、一九(2) 秦剛平訳『ユダヤ古代史』(ちくま学芸文庫版、一九

談社現代新書、一九九六年)一二―三頁も参照。

- (4) D. 1 dict. ante c.1. 以下『グラーティアーヌス教令書』六、三一、『トビト記』四、一五も参照。(3) 『マタイによる福音書』七、一二。『ルカによる福音
- 4) D. 1 dict. ante c.1. 以下『グラーティアーヌス教令 *Iuris Canonici*, *Tom I, Decretum Magistri Gratiani*, hrsg. won E. Friedberg, 1879) を参照した。また、引用方法は最新のそれによる(Brundage, J. A., *Medieval Canon Law*, 1995, p.193)。
- (5)『著作集』版の alio はランベス写本では alii である。
- (6)『著作集』版には alii が欠落している。
- この二つの掟に基づいている』」、参照。「隣人を自分のように愛しなさい」。律法全体と預言者は、一の掟である。第二も、これと同じように重要である。言われた。『心を尽くし、精神を尽くし、思いを尽くして、言われた。『心を尽くし、精神を尽くし、思いを尽くして、「イエスは
- も参照。 に愛しなさい』という一句によって全うされるからです」 徒への手紙』五、一四「律法全体は、『隣人を自分のよう(8)『ローマの信徒への手紙』一三、一○。『ガラテヤの信

第五章 自然法は他のすべての人法にまさっている

田訳聖書および新訳聖書のすべての法は、この自然法を 世書および新訳聖書のすべての法は、この自然法を 在するのである。 は、自然法がそれらを定めているのであり、あるいは自然 は、自然法がそれらを定めているのであり、あるいは自然 は、自然法がそれらを定めているのであり、あるいは自然 は、自然法がそれらを定めているのであり、あるいは自然 は、自然法がそれらを定めているのであり、あるいは自然 は、自然法がそれらを定めているのであり、あるいは自然 は、自然法がそれらを定めているのであり、あるいは自然 は、自然法がそれらを定めているのであり、あるいは自然 は、自然法がそれらを定めているのである」、と。 しかも、 の残りの法についてと同様自然法について次のように述べ の残りの法は、この自然法を を廃止

ものとされるべきだからである」、と。

け取っているのである。

書かれている。すなわち、「さて、自然法と他の法の・(4) 免も存在しないからである」、と。 註釈はこのテクストを是認して、 ての法の中で第一の地位を占めている。 さらに、 は不正である。何故なら、 すなわち、「もし何かが自然法に反するのであれば、 ることなく、不変のままに留まっているからである」、と。 は理性的被造物の最初から存在し、時の経過と共に変化す に戻ろう。自然法は、 I然の衡平であると付言している。 ⑸ 第八分節全体がこの命題のために置かれてい 後続の分節すなわち第九分節全体もまた同様である。 自然法について第五分節第一法文には次のように 時間の点でも威厳の点でも他 自然法に対しては、 次のように述べている。 この註釈は、 何故なら、 るの いかなる特 自然法は 自然法 のすべ つみなら それ 違

一般的な名称ではローマ法と呼ばれている皇帝法は全体

の力のみによって、あたかも借用しているかのごとくに受らゆる権力にとって共通のものとして示されている自然法属させられている立法や慣習法を超えて何かを含むとする属させられている立法や慣習法を超えて何かを含むとするとしてこのような自然法に仕えており、さらに諸王のあらとしてこのような自然法に仕えており、さらに諸王のあら

ある。 あ 法の下で王の権力が開始し、 造物における永遠法の分有に他ならないからである。 治しているのである。 てあらゆる正しき王はこれまで統治してきたし、今なお統 九六問題第二項で述べているように、自然法とは理性的被 べきものであろうか! る」において神法であるとも言っているこの自然法は、 とく、賞揚しているばかりか、 他のすべての人法が服従し、 いかに偉大で、かつあらゆる称賛によって賞揚される 何故なら、聖トマスが そして実際、 また自然法の権威と力によっ 〔『神学大全』〕第二—— 第一分節第一法文「あらゆ カノン法もまた、 自然法は神法なので 前述のご あ

が自然法のみの下で支配したか、さらに誰が最初に王の高ようとしていると思われないために、正しき王達の中で誰しかしながら、著者が不毛なものを言葉によって実らせ

にとって真の肉親ではないということを正当にも述べるこ であることを示すことになるか、さもなければ、 はその場合に、自らの弟たる王達が〔また〕自然法の息子 自らが自然法の息子であることを容認するのであれば、 ているが故に。さらにもし、王のうち最初に生まれた者が(タ) 然法の果実から自然法をより十分に認識するのである。 木は善き果実を実らせることはできないが故に、 ということは疑うべくもないからである。 るならば、自然法が複数の正しき王をも生み出し得ていた ことは、優れた教え方である」と言っているように。すな ŧ わち、仮に自然法が一人の正しき王を生み出していたとす ヴァローが、「あなたが述べるであろう事柄の例を増やす みを手に入れたのかを説明するのが適切である。 あなたがたは、その実で彼らを見分ける」と、 経験は少なからざる信義を議論に提供するからである。 また、 主が述べ 悪しき樹 我々は自 彼等が彼 と言うの

である。 達が何を教えているかを調べてみることが、今や適切なのきが何を教えているかを調べてみることが、今や適切なのとれ故、これらのことに関して聖書あるいは聖なる博士 とになる。

(1) 『マタイによる福音書』五、一七「わたしが来たのは

廃止するためではなく、完成するためである」、参照。律法や預言者を廃止するためでだ、と思ってはならない

- (≈) D. 8 d. post c.1.
- 「受け入れられたもの」(recepta)である。(3)「書かれたもの」(scripta)は、フリードベルク版では
- (4) D. 5 d. ante c.1.
- 『標準註釈』(glossa ordinaria)のことであろう。よって一二一六年頃執筆され、一二四五年頃補訂されたとは、ヨハネス・テウトニクス(Johannes Teutonicus)に(5) この『グラーティアーヌス教令集』に対する「註釈」
- (6) D. 1 c.1 (イシドルス).
- 一一頁。(7) 稲垣良典訳『法(旧法)』、創文社、一九七七年、一

8 c.1190-1264) の『歴史の鏡』(Speculum Historiale)第 彼がヴァローの著作に直接親しんでいたと考える必要はな ローに帰している命題集を入れている)と『王家の子女の 五. ヴェーのウィンケンティウス (Vincentius Bellovacensis の性質と広がりを示すものとして注目に値する。 それ自体些細なものであっても、フォーテスキューの読書 (Terentius Varro, B.C. 116-B.C. 28) のここでの引用は という称号を獲得し 巻第五九章 彼が引用している言葉は一三世紀のドミニコ会士ボ 編者によれば、「ローマ人のうちで最も学識ある者」 (ウィンケンティウスはこの作品中にヴァ たテレ ン ティウ ス・ヴァロ

(9) 『マタイによる福音書』七、一六、二〇。

第六章 メルキゼデクは自然法の下でのみ王とされ

達および他の場所の五人の王達を打ち負かしていた四人のように書かれている。アブラハムが、それまでにソドム人は我々に詳細に伝えている。すなわち、第一四章には次のは我々に詳細に伝えている。すなわち、第一四章には次のは我々に詳細に伝えている。すなわち、第一四章には次のように書かれている。アブラハムが、それまでにソドム人ように書かれている。アブラハムが、それまでにソドム人ように書かれている。アブラハの王であったこと、アビムの時代に、ファラオがエジプトの王であったこと、アビムの時代に、ファラオがエジプトの王であったこと、アビムの世の第三期が始まった始祖(patriarcha)アブラハこの世の第三期が始まった始祖(patriarcha)アブラハ

王達を打ち負かした戦いから王の谷であるサレムの谷までては、ヨセフスが『古代史』第一巻で述べている。では同所で以下のように書かれている。「いと高き神の祭司であったサレムの王メルキゼデクも、パンとぶどう酒をおうに』。アブラハムはすべての物の十分の一を彼に贈っように』。アブラハムはすべての物の十分の一を彼に贈っように』。アブラハムはすべての物の十分の一を彼に贈っように』。アブラハムはすべての物の十分の一を彼に贈った」、と。その後、サレムの王が彼を出迎えた、と。彼については、ヨセフスが『古代史』第一巻で述べている。

え知らしめているのである。ああ、これよりも大きな秘蹟 くもない。ああ、このような『創世紀』の言葉は、どれほ くもない。ああ、このような『創世紀』の言葉は、どれほ ど聖寵(sacra carisma)と我々の信仰の最初の経験 だでは満足せず、彼の卓越さのより大きな美徳と栄光のた めに、彼をいと高きお方の祭司(sacerdos)と名付けるこ とによって、彼が祭司の頂点の威厳によって輝くようにさ とによって、彼が祭司の頂点の威厳によって輝くようにさ とによって、彼が祭司の頂点の威厳によって輝くようにさ

そのようにすることを約束したのである。しかし、以上の(5) 形式的にではなく現実に、恩寵の法の時代に溢れ出たので ければならないということに形を与え(formare)たとい において〔生じたの〕であり、そこではその後真の秘蹟が ことは他ならぬイエルサレムへと続く道であるサレ おいて、神が彼に与えられるすべてのものについて自らが うよりは創始し(initiare)たということである。アブラ に、恰も継続的な供犠として、人間によって差し出されな ることによって、十分の一が祭司達に、さらにはむしろ神 れは、偉大なる始祖〔アブラハム〕が十分の一を彼に与え ら。この者は次のことに値したのではないか。すなわちそ で神を知り、神が天と地の創造主であり、また神が――そ 恩寵なしには決して置き去りにしなかった自然法のみの下 ゼデク〕よりも信仰厚く、より正しく、より神聖な者が誰 が存在するであろうか! ハムの孫である始祖ヤコブもまた、『創世紀』第二八章に の恩寵なしには偉大な戦いの行為が勝利を収めなかった程 か見い出され得たであろうか。この者は、いと高きお方が ぶどう酒を差し出すというのであるから。この者〔メルキ まで自然法の下で暮らしていた神の祭司が勝利者にパンと -人間の行いを支配していることを認めたのであるか 王の名誉によって飾られ、それ レムの谷

> うに述べたからである。「あなたこそ永遠に、メルキゼデ て賞揚されていることであろうか。 のである。見よ、以上から、自然法はどれ程の称賛によっ 代に祭司とされたメルキゼデクと同じようにと言っている されていたアロンと同じようにとは言わずに、自然法の時 クと同じような祭司である」、と。 すなわち預言者は あろうか。と言うのも、キリストに関して預言者は次のよ していることを預言者が認めた王を、見い出していないで 書が確証しているのみならず、彼が正しくその職務を果た 基礎づけていない王、主の祭司でもあったことをここで聖 のであるから――いかなる他の人法もそのイムペリウムを 法を除いては 〔モーセによって〕与えられた律法の時代に最高の祭司 今や我々は、 ――当時いかなる人法も存在していなかった 自然法の下に正しく支配している王、自然

ある。

やがて、ここから正しき人を祭司と呼ぶ習わしが成長し、やがて、ここから正しき人を祭司と呼ばれたのである。 めに人は我々を祭司と呼ぶ』、と。

いて、 求するのである。 述べているかをより確実に調べることを、約束の義務が要 ということが明瞭に示された。したがって我々は、 無用のものとしなかった自然法が正しき王を正当に立てた と約束したのであるから、 クはその者ではなかったと考えられている――を探究する 確証しているからである。 何故なら、自然法の力が永遠であることを前述のカノンは しうるということに疑いを挟むことはありえないであろう。 に身を委ねることを欲する限り、自然法が今後も同様にな の力を正しく知ったのであり、また我々は、人間が自然法 さて今や、私が間違っているのでなければ、 自然法の下で誰が最初支配したのか――メルキゼデ これについて聖書がどのように しかしながら、我々は上述にお 神の恩寵

- 二二巻、岩波文庫版(五)、四九四頁参照。 らアブラハムまでである。アウグスティヌス『神の国』第(1) 第一期はアダムから洪水に至るまで、第二期は洪水か
- (2) 『創世紀』一二―二〇、参照。
- (3) 『創世紀』一四、一八一二〇。
- 八頁、参照。(4)『ユダヤ古代誌』、ちくま学芸文庫版(一)、七七―七
- (5) 『創世紀』二八、二二、参照。

- (6) 『ヘブライ人への手紙』七、一七、参照。
- アロンはモーセの兄であり、イスラエル初代の大祭司。(7)『出エジプト記』二九、四四、『レビ記』八―九、参照。
- の妻ツィポラの父。(8)『出エジプト記』一八、一、参照。エトロは、モーセ
- (9) Degesta, 1, 1, 1 (ウルピアーヌス)

あったが、しかし彼は王ではなかった。
「章」ニムロドが王国を手に入れた最初の人物で

リアに進み、ニネベとその町の道路を建設した」、と。 ち負かした──の王以前には、いかなる者も王の名によっ には次のように書かれている。すなわち、「クシュにはまた、ニム はは、主の御前に勇敢な狩人であり」、と。また、少し後 では、がル、ウルク、アッカド、カラであり、それら では次のように書かれている。すなわち、「彼の王国の主 には次のように書かれている。すなわち、「彼の王国の主 には次のように書かれている。すなわち、「彼の王国の主 を町は、バベル、ウルク、アッカド、カラであり、それら では次のように書かれている。すなわち、「彼の王国の主 を町は、バベル、ウルク、アッカド、カラであり、それら では次のように書かれている。すなわち、「彼の王国の主 といった。 はすべてシンアルの地にあった。彼はその地方からアッシ はすべてシンアルの地にあった。彼はその地方からアッシ

るとしても、主の御前では狩人以外の何者でもないのであ スティヌスは、『神の国』第一六巻において、このニムロ(6) 令集』第一部〕第六分節末尾に書かれているように、すな (4) あって支配者ではないごとくに、〔『グラーティアーヌス教 支配するように見えたとしても、王の名を正当に手に入れ ドを巨人であるとも呼んでいる。しかし、このように迫害 わち人間の迫害者であり、破壊者だったのである。アウグ ニムロドがそれであった。彼は、狩人が野獣の破壊者で ることはないからである。神の御前に狩人であった勇敢な く支配しない者は、たとえ力によって人民を迫害しながら とは正しいこと(rectum)に発しており、それ故に正し 王(rex)とは、換称によって(antonomatice)支配する の王国の持ち主は王の名に値してはいなかった。何故なら、 王国の主な町であったと述べているからである。だが、こ の王国はその勇士の王国であった。聖書は、バベルが彼の によって刻印される者は見い出していないのだ。他方、そ 我々はこれまでのところ、統治している者あるいは王の名 (regere) ことからそのように呼ばれ、しかも支配するこ 見よ、我々は最初の勇士と最初の王国を見い出すが、 しかも支配しない者は、人間の前では王として現われ 同様に、 暴君もまた王として立てられたのではあるが

王の名を捨て、同時に暴君の名を身に付けたのである。統治の注意を怠ってニムロドにならって習慣づけられた時、

それ故に、しばしば人民は暴君に対して反乱を起こして、自分達は王を殺害したのではなく、自分達を防御するため自分達は王を殺害したのだと言うのが常である。ローマの人民にとって犯罪であるとは思われていない。 である。それ故に、〔マルクス・〕トゥリウス〔・キケロ〕 である。それ故に、〔マルクス・〕トゥリウス〔・キケロ〕 ローマの人民にとって犯罪であるとは思われていない。ローマの人民は、すべての立派な行いの中で、それをもっローマの人民は、すべての立派な行いの中で、それをもっとも名誉あることと考えているのである」、と言っているのである。

た主は、『エレミア書』第二五章において、罪を犯したイビにとって意味のあるものだったとしても、これをなすこはそうである。主は、預言者ホセアを通して次のように述はそうである。主は、預言者ホセアを通して次のように述はそうである。主は、預言者ホセアを通して次のように述はそうである。主は、預言者ホセアを通して次のように述けるがある。主は、預言者ホセアを通して次のように述けている。「怒りをもって、わたしは王を与えた」、と。まれている。「怒りをもって、わたしは王を与えた」、と。まれている。「怒りをもって、わたしは王を与えた」、と。また道以の人々の殺害がこの世にとって意味のあるものだったとしても、これをなすことによって、また類似の人々の殺害がこの世にといい。「というない」という。

で ある。 <sup>14</sup> 呼んだのである。さらに、「汝殺すなかれ」と一般的に述 それをもたらす者は不幸であると福音書は述べているから 躓き(scandalum)が生ずることが必然であるとしても、 らず、ニムロドが所有していたバベルが彼の王国と呼ばれ いるからである。しかし、むしろ人民は暴君であるとはいいるからである。 ホメロスが「復讐に向けた怒りは蜜よりも甘い」と言って 民によって殺害されないように気を付けなければならない。 のではない。他方――その者の殺害が人民にとって善きこ スラエルの人民を迫害したネブカドレツァルを自らの僕と ていたように、王国は彼のものだからである。また他方、 え王を殺害することを恐れるべきである。 とであるのみならず望ましいことでもある―――暴君は、人 べている法は、判決なしに誰かが殺害されることを許すも ロドのように王の名に値しないとしても、それにもかかわ 何故なら、ニム

て短命で終わったことを立証している。それ故、かの著名す。 において、多くの暴君を列挙して、彼等の支配がすべていることは、迫害者達に耐えるために少なからず資するスが「暴君達の支配は長く続かないのが常である」と述べとはいえ確かに、正しく考える人々にとっては、聖トマ

張しているのである。「嵐は持っている力が大きいほど、その時間は短い」と主な道徳家セネカは、アリストテレスを称賛して、簡潔に

う試みよう。

さて、我々は最初の王国とその支配者を見い出した。したで、我々はまだ、最初に王位に就いた者あるいは最初の王国を説明している聖書がその者の名が同であったかを探究するとといえ、我々は最初の王の名が何であったかを探究するとはいえ、我々は最初の王の名が何であったかを探究するとはいえ、我々は最初の王の名が何であったかを探究するとが東したのであるから、聖書がそれを黙して語らない以上、またディオドルス・シクルスが『古代史』第一巻で上、またディオドルス・シクルスが『古代史』第一巻で上、またディオドルス・シクルスが『古代史』第一巻で上、またディオドルス・シクルスが『古代史』第一巻で上、またディオドルス・シクルスが『古代史』第一巻で上、またディオドルス・シクルスが『古代史』第一巻で上、またディオドルス・シクルスが『古代史』第一巻で上、我々としてはそれを聖人達の中の誰かから探り出すよう試みよう。

- う。 当箇所には sic は存在しない。「次のように」の意味であろ(1) 編者は sic を引用の中に含めているが、『創世紀』の該
- (2) 『創世紀』一〇、八一九。
- 『創世紀』一○、一○—一一。但し、フォーテス

レセンを建てた」となっている。「カラ」が省かれ、また「ニネベ、レホボト・イル、カラ、キューはヴルガタ版に依拠しているが、『新共同訳』では

- (4) D. 6 d. post c.3.
- (5) 編者はここで、「力で押し入る王達に関しては、彼等は確かにいかなる権利をも推定する前額部(forehead)をおうに、単に公けの、より堂々とした盗賊であるにすぎない。確かに彼等は、偉大な狩人、天罰たるニムロドのごとき人々である」という一七世紀の著名な政治思想家ジェとき人々である」という一七世紀の著名な政治思想家ジェーングランド法の礼賛について。第一二章でもニムロドのご続けたという(The Works, p.356)。フォーテスキューは続けたという(The Works, p.356)。フォーテスキューはに言及している。前掲邦訳(一)、五五頁、参照。
- (四)、一三〇頁、参照。(6) ランベス写本には第一五巻と書いてある。岩波文庫版
- の敵と宣言され自殺した。(7) ネロ帝(在位五四―六八年)は、元老院によって国家
- ケロー選集 九』、岩波書店、一九九九年)二八八―二八(9) 高橋宏幸訳『義務について』第三巻第四(一九)(『キティアと廷臣の共謀により、解放奴隷によって殺害された。(8) ドミティアヌス帝(在位八一―九六年)は、皇后ドミ

- (1) 編者によれば、この disculus なる語が不分明であるが (1) 編者によれば、この disculus なる語が不分明であるが Works, p.356)。
- (11) 『ホセア書』一三、一一。
- (12) 『エレミア書』二五、九。
- す者は、不幸である』、参照。われた。『つまずきは避けられない。だが、それをもたら(4) 『ルカによる福音書』一七、一「イエスは弟子達に言版(下)、一九五八年、一一一頁)。

二六年)の手によって書き継がれたものであることが明ら 影響については、ibid., pp.45-47を参照。ここでフォーテ Blythe, 1997, pp.1ff.)。本書のフォーテスキューに対する 近時の研究によれば、アクィナスはせいぜい本書の最初 スキューが引用しているのは、『君公統治論』第一巻第一 attributed to Thomas Aquinas, translated by James M かにされている (Ptolemy of Lucca, On the Government ルッカのプトレマエウス(トロメーオ)(一二三六—一三 部分を書いたにすぎず、第二巻第四章以下は一三〇〇年頃 上り「君主の統治」を論ずるの書』、 ついては邦訳が存在するが(上田辰之助訳『キプルス王に 一章八 (Blythe, op.cit., p.90) と思われる。 『政治学』に依拠している(*The Works*, p.356)。 Rulers: De Regimine Principum, with portions 参照することができなかった。 臨川書店、一九七八 なお、 もっとも 本書に

- 90) と思われる。 は、『君公統治論』第一巻第一一章九(Blythe, *op.cit.*, p. 暴君ではない。ここでフォーテスキューが依拠しているの アリストテレスが論じているのは僭主制と寡頭制であって、 (16) 『政治学』第五巻第一二章(全集版、二四六頁)。但し、
- 九九三年、二七九頁)。 (全) ――自然現象と道徳生活――』、東海大学出版会、一(17) 『自然研究』第七巻九、三(茂手木元蔵訳『自然研究
- (18) 編者によれば、典拠はディオドルス・シクルスの『古

治した。
彼はアッシリア人達の首都バベルにおいて統第八章 王と呼ばれた最初の人物はベルスであり、

あった。バベルとは、この地に生まれた都市にとってこの不信仰な都市の支配が優勢であった。その首都はバベルでおいて、次のように述べている。「アッシリアにおいては聖アウグスティヌスは、『神の国』第一六巻第一七章に

のおよそ一二〇〇年前のことであった」、と。 て、最初の王として六五年間そこで統治していた父のベルて、最初の王として六五年間そこで統治していたのであった。 まれた時は、王位について四三年目にあった。それは、西 まれた時は、王位について四三年目にあった。それは、西 まれた時は、王位について四三年目にあった。それは、西 まれた時は、王位について四三年目にあった。それは、西 まれた時は、王位について四三年目にあった。そこにおい 上なくふさわしい名、すなわち混乱であった。

のである。

ルスの息子ニヌスは都市ニネベを建設し、自らの名によっという書物において、ベルス・ニムロデと呼んでいる。ベンティウスは、彼のことを、『君公の道徳的教育について』あるが――ベルスの名の下に見い出すのである。ウィンケあるを我々は、最初の王を――聖書が彼の名を記憶にとど

て刻印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッて刻印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印した。それ故、『創世紀』はシンアルの地からアッな別印は、記述は、

- 版(四)、一八〇頁、参照。(1) ランベス写本には第一九章と書かれている。岩波文庫
- るが、六五年間の誤り。(3) ランベス写本・『著作集』版共七五年間と書かれてい
- 『新約聖書』においてバベルが、最も腐敗した異教都(7か、六五年間の誤り。(2)

えば、『ペトロの手紙 一』五、一三を参照。のローマの隠喩として用いられていることについては、例市ローマ、キリスト教に敵対する世界勢力の中心地として

5  $348)^{\circ}$ 私は次のことを発見した。 細な註を付している。 史の鏡』第一巻第一〇一章にも登場する(The Works, p 館にある。 のような見解も紹介されている。 に対して、『君公の道徳的教育について』はいまだ写本し 刷された小さな論集(大英図書館蔵) 子達の教養について』は一四八一年にバーゼルで教父著作 道徳的教育について』と『王家の息子達の教養につい ついて』と共に綴じられており、 も女子にも向いている。 に宛てられており、 について」は、 か存在しないという。この点に関しては、 (De Eruditione Filiorum Regalium) (治は避けている。 ル 印刷家として名高いヨハネス・アメルバックによって印 編者によれば、この一節はウィンケンティウスの バックによって印刷されており、 また編者はここで、 『君公の道徳的教育について』は依然として写本 アエギディウス・ロマーヌスの フランス王〔ルイ九世〕の妃マルグリット 一四八一年にバーゼルでヨハネス・ア 主として教育に関するもので、 それによれば要するに、『王家の息 道徳的規律的教えを含んでいるが ウィンケンティウスの『君公の 第一に、『王家の息子達の教養 「この二つの著作を見て、 五一章からなってい の中に刊本があるの 現在ボドリアン図書 の二作品に関して詳 スタッブズの次 『君公の統治に 男子に . る。 7 一歴

> らくフランスの図書館でカタログ化されないままどこかに  $\mathcal{F}_{\mathbf{L}}$ されているようである 7 し 隠されているのであろう」、と(*The Works*, pp.356-7)。 館にもマザラン図書館にも見い出されないのであるが、恐 ないのであるが、 図書館にもボドリアン図書館にもケムブリッジにも存在 次のように述べている。 ニュのシオバルドに宛てられており、 0) て描かれた書物(『君公の道徳的教育について』)は、 誌学者亅―C・ブリューネの見解にも触れた上で、 によって説明されている。 政治原理に関するものである。 (MS. Merton, no. 111) 六頁註(30)、 かし、その後一九六五年に、 形で存在する。 『君公の道徳的教育について』の校訂版 参照)。 そしてまた調べてみてもパリの王立図書 これはフランス国王 の中にある」。さらにフランスの書 (リーゼンフーバー、前掲論文、二 「このような権威ある二人によっ 二八章からなり、 多くの R・J・シュナイダーによっ 成人向けの主として 歴史的・神学的事例 ルイとシャ (未公刊) マートン写本 編者は ンパ

- (6) 『創世紀』一〇、一〇—一一。前章も参照
- (7) 『創世紀』一〇、二二。
- 三一頁)、参照。のことに触れて通ったのであった」(岩波文庫版(四)、一のことに触れて通ったのであった」(岩波文庫版(四)、一シリア人のこの王国の名声のためにこの機会を利用してこ(8)『神の国』第一六巻第三章「(創世紀の)記者は、アッ
- (9) ランベス写本には第一七巻第四章と書かれている。

在していたかどうかは、疑わしい。第九章 洪水以前にカインの建てたエノクに王が存

げとなるものではない。 国は自然法の下に正当に建てられたということにとって妨 たとしても、このことは、 たのであるが――たとえ彼等不正な者達がその王国を興し アウグスティヌスは、 達がエノクの王であったということがありうる、と。 いるわけではない。もし彼等が王だったとしても、しかも さて、 ̄五巻第二○章において次のように述べている。すなわ 『創世紀』で名前を挙げられているカインとその息子 諸王国の始まりにおいては多くの不正な者達が統治 書かれていない。他方アウグスティヌスは、『神の国』 洪水以前に人類が王を持っていたとは 彼等が事実そうであったと断言して 我々が述べたこと、すなわち王 〔聖書に だが

達は鉄に関する術、楽器を奏し家を建てる知識を最初に見土地に種を蒔くことを教えた最初の人物であり、彼の息子の都市をつくりだしているからである。さらにカインは、物であり、同じように兄弟を殺したロムルスがローマ人達何故なら、弟を殺したカイン自身都市を建てた最初の人

意に叶う者に引き渡すためである」、と。 したものがあろうか。『伝道の書』第二章においてソロモ たのである。かつて何か善きことでひどい悪によって消滅 者達を、溺れさせた悪しき者達の発明物によって豊かにし うではなく主は、波から救った彼等の中の愛すべき正しき は罪人に十分な難儀と注意を与えたが、それは集め積 ンは次のように述べているのではないか。すなわち、「神 の良き発明物を水によって失わせることはしなかった。 は、カインとその子孫達を洪水の波で包んだが、他方彼等 信仰心のない者が予示する真実を非難するであろうか。 は、悪い医者が我々に示す薬を拒むであろうか。 り正しくより称えるべき何かがなされ得たでろうか。 るものよりも、人間にとってより便利な何か、あるいは に境界線を置いたのである。カインとその息子達が最悪の(ラ) 人物であったとしても、それでもなお、彼等に由来してい カインが最初に重さと長さが測られるようにし、また地上 い出したのであった。さらにヨセフスが述べているように、 あるい 主 そ

悪しき人々のものである善と悪のすべてが、善き人々の利 67か! それがために、善き人々のものである善のみならず、・150mmを (2・215) かま、神の力のいかに大きいことか、また神の摂理 565

益に帰するのである。また、かつて不信心な者が犯したことで全体の恩恵に変えられないものはなかったのである。これらは、人間によって秩序を乱されたのではあるが、神の審判によって秩序立てられて、神の名誉をはあるが、神の審判によって秩序立てられて、神の名誉をは正義を施す。このようにして、この世において天使と共は正義を施す。このようにして、この世において天使と共は正義を施す。このようにして、この世において天使と共は正義を施す。このようにして、この世において天使と共は正義を施す。このようにして、この世において天使と共は正義を施す。このようにして、この世において天使と共は正義を施す。このようにして、この世において天使と共は正義を施す。このようにして、この世において天使と共は正義を施す。このようにして、この世において天使と共は正義を施する。

主は、『創世紀』第一七章において、アブラハムに対して次のように語ることによって、王の高みとその存在を称て次のように語ることによって、王の高みとその存在を称において、主は、パレスチナ人達の土地〔ゲラル〕に滞在において、主は、パレスチナ人達の土地〔ゲラル〕に滞在でおかあなたとその子孫に与え、あなたの父アブラハムに対してのたことを成就する」、と述べている。さらに同所第二六章をでは、主はヤコブに次のように言っている。「あなたの腰から王たちが出る」、と等々。

別である人民が彼等から生み出されると決めた時、これら主が、自らにとって受け入れられ、また自らにとって特

い上げることができるのである。 ごとくに王に服するよう命じた時、王の地位を承認したの プロスの王に宛てて書いた書物の中での彼の意見から、拾 ようか。以上のことを、 によって、あらゆるものを支配している神に似てい れだけ一層良くなるのであるから――人々を支配すること である。そして、あらゆる人々が神に似れば似るだけ、そ もまた、あらゆる者に対してあたかも卓越せる者に服する は、善きことではなかっただろうか。このようにして使徒 に与えた――を恰も積み重ねるかのごとくに約束したこと 念入りにあらゆる恩恵― 父祖達〔アブラハム、イサク、ヤコブ〕に対して、 ――王よりもより良くあるいはより神聖な者が誰かあり得 聖トマスが君公の統治に関してキ ―主はかくも大量にそれらを彼等 かくも

- 版(四)、八六頁参照。(1) ランベス写本には第二五章と書かれている。岩波文庫
- (2) 『創世紀』四、一七、参照
- 初の王ロムルスは、双生児レムスを殺害している。(3) 伝説によれば、紀元前七五三年にローマを建国した最
- +) 『創世紀』四、一九―二二、参照。
- 頁、参照。5)『ユダヤ古代誌』、ちくま学芸文庫版(一)、四一―二

- に与えられる」、参照。すら集め積むことを彼の務めとし、それを善人と認めた人に知恵と知識と楽しみを与えられる。だが悪人には、ひた6)『コレヘトの言葉』二、二六「神は、善人と認めた人
- (7)『ルカによる福音書』二、一四、参照。
- (8) 『創世紀』一七、六。
- (9) 『創世紀』二六、三。
- (10) 『創世紀』三五、一一。
- op.cit., pp.94-97) と思われる。(11) 出典は、『君公統治論』第一巻第一三―四章 (Blythe,

らかにする。よって所有されなければならないことを明然法の下に開始されたこと、また自然法に一○章 ここで著者は、上述のあらゆる王国が自

始した。と言うのも、モーセの時代以前には人間によってめて現われたのであれ、いずれにせよ自然法の下でのみ開え洪水の前に始められたのであれ、あるいは洪水の後に初されたとしても、善きものである。また王の権力は、たとこのように王の権力は、たとえ悪しき人々によって創始

値するものではなく、自然法の所業である。 に書かれているようにまた――人間のうちのある人々を王に書かれているようにまた――人間のうちのある人々を王にである。さらにまた――大間の命令(『グラーティアーヌス教令集』第一部)第七分節第一法文に書かれているように、モーセの時代以降に由来しているからである。さらにまた――人間の命令(ordinatio)は立法と呼ばれるに値するものではなく、自然法の所業である。

とがありえた法はその時自然法以外には存在しなかったかあり、ここから自然法が王の威厳をその後支配することがあり、ここから自然法が王の威厳をその後支配することができたかどうか疑問を挟むのは、愚かなことである。何故できたかどうか疑問を挟むのは、愚かなことである。何故唱えるものではない。何故なら、それを支配したということがありえた法はその時自然法が王の高みの起源を固めたのでしたがって、自然法のみが王の高みの起源を固めたのでしたがって、自然法のみが王の高みの起源を固めたので

それ故、提起された問題は自然法の下でのみ解決せられるにうるのであり、また上位のものを知らないいかなる王国においても、統治するあらゆる権利は自然法のみを通して論議されうるのである。そうだとすれば、上述で次のように議されうるのである。そうだとすれば、上述で次のように然法に守られてこれまで統治し、上位者を有しない王は、自わち正しく秩序立って統治し、上位者を有しない王は、自わち正しく秩序立って統治し、上位者を有しない王は、自わち正しく秩序立って統治し、上位者を有しない王は、自わち、(3)の一段を対し、自然法の下でのみ解決せられる、と。何故なら、自然法はすべての人法の母であり、

の法によって非難されるからである。しいものであり、また自然法が非難するものはすべての人はふさわしくないからである。自然法が判決するものは正

我々に対する裁判官として着席しなければならない。かくして、自然法が我々の賢慮(fronesis)となり、

- (1) D. 7 c.1 (イシドルス)
- (2) D.8 c.3 (教皇聖ニコラス一世).
- (3) 前出、第五章を参照。

(未完