ヒュポテシス、あるいは想起説の逆照射 : プラトン 『メノン』篇への探究序説

長友, 敬一

https://doi.org/10.15017/1398501

出版情報:哲学論文集. 26, pp.21-40, 1990-09-30. 九州大学哲学会

バージョン: 権利関係:

## ヒュポテシス、あるいは想起説の逆照射

――プラトン『メノン』篇への探究序説

長 友 敬

のについて、「いかなる性質のものか」を考察する方法として、「ヒュポテシス」の方法を導入する。その「ヒュポテシス」 人物メノンは、「徳は教えられるか否か」の問いを再び掲げる。そこでソクラテスは、「何であるか」がまだわかってないも 『メノン』篇で、徳の「何であるか」の探究がアポリアに陥り、「想起説」に基づく新たな探究が予感されたその時、対話

I

は、周知の様に、アリストテレスのそれとは異なった様相を持ち、また、『国家』や『パイドン』、『パルメニデス』のそれと(ユ)

て得られた「徳は知である-徳は教えうるものである」という帰結は、最終的には、実際に徳の教師が存在したことがなかっ も趣を異にする。そして一つの要となる事柄として、「徳は知であるか」が述べられている。しかしこのヒュポテシスによっ

た、という事実によって覆えされる、とされている。

-- 21 --

ポテシスでは事実上頓挫してしまう、というマイナスのイメージを提示しているが、プラトンがこの対話篇のこの箇所を書 この「ヒュポテシス」の箇所に関して、多くの論者は、「想起説」で披かれた「何であるか」への探究の端緒が、

ヒュポテシスを一種の挫折或いは後退の途として考えていたのであろうか。

そのことは、そこで言われる「知」が、この箇所以外のコンテキストで述べられる「徳は知である」という言明と同じ「知」

定の意味があるのであろうか、それともそれはそれぞれのコンテキストに即して理解されるべきものであるのだろうか。も を示すものなのであろうか、という疑問と関連する。そもそも、プラトンが対話篇で用いている「知」という言葉には、一

ンテキストでの「徳は知である」という言明は、承認されるものとして残りうるのではあるまいか。 し、ここでの「知」が特別の意味を持ったものであるならば、その意味での「徳は知である」が覆されたとしても、

また、その「徳は知である」という言明と重ねられて「徳は教えうる」と述べられる時、それはそれ以前の箇所で「想起

すること」として述べられた「学ぶこと (81D)」といかなる連関を持つのであろうか。

『メノン』篇のヒュポテシスは、その特異さ故に、こうした疑問をわれわれに投げ掛ける。筆者は、可能な限り、そうした

ΙΙ

事柄を後づけてゆきたいと考えている。

『メノン』篇のヒュポテシスは、 次の様に述べられる。

- ①徳が知識とは異なる性格のものなら、徳は教えられるか、教えられぬか(87B6-C1)
- ③もし徳が一種の知識であれば、徳は教えられうる(87C5-6) ②人間が教わるものは知識以外のものではないことは何びとにも明らか(87C1-C3)

④次に、徳は知識であるか、知識とは別の性格のものか(87C11-12)

⑤徳は善きものである、徳は善である、ということは確かな仮設である(87D2-3)

⑥知識と切り離されてなお善であるものがあれば、徳は知識の一種ではないかもしれぬが、

知識が包括しないような善は一

つもないとするなら、徳は知識の一種である (87D4-8)

⑦ところで(xαι μην)、われわれが善き人間であるのは、徳による(87D8-9).

**⑧善き人間であるなら、有益な人間である(87E1-2).** 

⑩従って、徳もまた有益なものである(87E3). ⑨全て善きものども(ræyæθæ)は有益だから(87E2).

⑪どのようなものがわれわれに対して有益か、の例示。

(b)しかし以上のものは時に害を与えるとも主張する(88A1-2). (a)健康・強さ・美しさ・富およびこの類のものを我々は有益なものと呼ぶ(87E6-88A1).

(c)これらを導くものが正しい使用(oρθή χρήσις)である場合は有益となる(88A3-5).

に)更に節制・正義・勇気・飲み込みのよさ・記憶力・度量の大きさの中で、知識とは別のものがあるなら、 時に有益である (88A6-B3). それは時に有

(d-1)勇気が知でなく一種の空元気なら、知が伴わねば害を得、伴えば益される(B3-6)

(d-2)節制や飲み込みのよさも、知性を伴えば有益,伴わねば有害である(B6-8)

②例示の総括・魂の内の引き受けたり耐えたりするもののすべて (πάντα τὰ τῆς ψυχῆς ἐπιχειρήματα καὶ καρτερήματα)

は知が導くとき幸福を結果し、無知が導くときは反対の結果になる (88C1-3).

⑩とすると、もし徳が魂に於けるものどもの一つ(τῶν ἐν τῆ ψυχῆ τί)であり、必ず有益なものなら、徳とは知であるべ きである (88C4-5).

⑭なぜなら、魂というところで在るものども(τὰ κατὰ τήν ψυχήν)は、知もしくは無知が働くことによって、有害なもの

⑮従って徳が有益なものである以上、徳はひとつの知であるべきである (88D2-3). や有益なものになるから (88C6-D1).

⑩更に⑭の場合と同様、富その他も、魂が正しく導けば有益である (88D4-E2).

⑭すると、有益なもの=知である (89A2). ⑱人間にとって、他の一切のものは魂に依存し、魂に属するものどもは知に依存する、もしそれらが善きものどもならば ⑩正しく導くのは、智恵のある魂である (88E3−4). (88E4-89A2)

-- 24 --

⑩すると、徳は知である(知の全体か一部かは問わないにしても)(89A3-4).

❷すると、すぐれた人物の徳性は学ぶことによって得られる (89B9-C4).

⑩従って、すぐれた人物は生まれつきのものではない (89A5-6)

〔⑳しかし、徳の教師は今までいないではないか(89D3~) .〕

は、

確実な言い方をせず、命令形に続く言い方 (διαφερέτω δὲ μηδέν) を用いているのだろうか。そこに或る留保を読み取

Ш

このヒュポテシスは、次の様に解析出来る。

まず、①~③で、「徳が知識なら教えられる」という確認をする第一段階が終了する。それは次の様に述べられている。

ば、それは知識以外のものではないということは、何びとにも明らか (παντί δήλον) なことだろうか? (87B6-C3) J か も違いはないということにして (διαφερέτω δέ μηδέν ήμιν οποτέρω άν τω ονοματι χρώμεθα), 教えられるだろう だろうか、教えられないだろうか? 或いは、われわれのさっきの説 (想起説) に従って、想起されうるもの 「そこで、まず最初に、もし徳というものが、知識とは異なった性格のものだとしたら、それは教えられうる(ôvôaxróv) (ἀναμνηστόν)だろうか、と言ってもよいが、まあ、どちらの言い方を使っても、さしあたって、われわれには少し と問うことにしよう。——それとも、この点はわざわざ問うまでもないことであって、人間が教わるものといえ

と」に負っている)。無論、Bluck の言い分には傾聴すべきものがあるが、しかしここのコンテキストで、何故ソクラテス(3) であるのか。Bluck は teaching-by-reminding と teaching-by-imparting-information の違いに基づいて、'maieutic'teaching という語を導入し、その等価性を擁護する(それは更に、『ティマイオス』51Eの、「説得すること」に対する「教えるこ かし「想起説」の場面では、「教えるのではなく、想起する」と述べられていた。とするなら、この等価性はどう捉えるべき ここで「教えられうる (διδακτόν)」と「想起されうる (αναμνηστόν)」との等価性が述べられると、従来されてきた。し

らも、 り、彼らは寧ろ「想起されうる(ἀναμνηστόν)」ということに気付いていないのである(Sharples も、Bluck を評価しなが にも(πανπί)」という言い方をされている人々はごく一般の人々であり、彼らが Bluck の述べるような'higher sense'での、 れるのではないだろうか。また、この引用の最後の文「人間が教わるものといえば、それは知識以外のものではないという という言葉に牽引されて導入されたものと考える。つまり、「『教えられうる』という言葉を考察する場合、直ちにわれわれ 「想起されうる(αναμνηστόν)」と重ねられる「教えられうる(διδακτόν)」を用いている保証は何処にもない――というよ (ἀναμυηστόν)] の導入は、「教えられうる(&δακτόν)」と等価なものという仕方で導入されたのではなく、寧ろ、「知識 等価性を額面通りに受け取る必要はないことを主張している)。そこで、筆者は、ここでの「想起されうる(⑤) 何びとにも明らか(παντι δήλον)なことだ」という言い方にも注意を払う必要がある。即ち、ここでの「何びと

のではないかと考える。そういった意味で、この時点では、「教えられうる(&δαχτόν)」という言葉は、ごく日常的な意味 ているのではないだろうか。従って、さしあたっては「教えられうる (διδακτόν)」 との等価性は留保されているとしてよい とにしないと、『教えられうる』の考察は始まらないではないか」という、一種のエクスキューズが、この箇所では述べられ るもの』としてあった。しかし現在の考察では『教えられうる』を扱うわけであるから、『想起されうるもの』の方は措くこ は『知識』を『教えられうる』の対象として挙げるのであるが、われわれの先程の『想起説』では、『知識』は『想起されう

れは独特な意味づけがなされる――に関しておこなわれてゆく。しかしその「知識B」とはいかなるものであろうか。 ろの「知識」である (「知識B」とし、それを学ぶことを 「学びB」 としよう) 。そして以下の議論は、後者の 「知識B」――そ 識」であり(これを「知識A」とし、それを学ぶことを「学びA」としよう)、もうひとつは、一般的に「教えられる」とこ われわれは此処で、二つの「知識」を確認する事になる。ひとつは、「想起する」という仕方で語られる「知 われ

以下の議論の展開とともに、そのことが明らかになる過程を見てゆくことになるだろう。

で用いられていると考えてよいであろう。

見方については、Thomas等参照)。

IV

られているが、⑤の「徳は善である」は、何らの前提もなく次の様な仕方で認められている。 さて次の段階として、④~⑥では、「徳は知識かどうか」が考察される。此処で、善を中項とした、徳と知の関わりが述べ

87D2-3) ]. αλλο τι η αγαθον αυτό φαμεν είναι την αρετήν, και αυτη η υπόθεσις μενει ήμιν, αγαθον αυτό είναι; のこと、つまり、『徳は善である』ということは、われわれにヒュポテシスとして留まるのではないか? (Troe on 「では、どうだろう。われわれはその『徳』を、『善である』と主張する以外のなにものでもないだろう?

このヒュポテシスは、そもそも、「徳が何であるかもどのような性質であるかもわからないのだから (87B1-2)」といった条 件のもとでの考察の方法として導入されたことを考えれば、筆者は、「徳=善」も考察されるべき言明であるとする主張に賛 では αγαθον は、 たそうすることによって、プラトンが初期から考察し続けた「善」の問題も覆われてしまうと筆者は考える。従って、ここ する。ここでは無論そうした意味も否定出来ないが、しかしテキストには有益性のみに限定する要請も働いていないし、ま(8) 成する。例えば Bluck は、中性で述べられた ἀγαθόν は有益性を意味する、と述べ、「徳=善」を自明の理とすることを回避 ここでギリシア語における ἀρετή と ἀγαθόν の意味の相関から、「徳=善」が自明の理であるとする論者もいる。しかしこ 無限定な意味で「善」としておく。従って、善と有益性の関わりが述べられるのは、⑦からである(この無限定な意味で「善」としておく。従って、善と有益性の関わりが述べられるのは、⑦からである(この

-- 28 --

ことを確認するにとどめて、次の議論をみてゆくことにしよう。 すべき重要な問題ではあるが、しかし今は、次の⑦以下の「善きことども(ἀγαθά)」とはその射程を異にしている、という ある (⑦の冒頭の καὶ μήν は、Bluck や Denniston に従わずに、単純に progressive と採る)。ここでの「善」の問題も考察 それは何の前提もなしに提出され、しかもそれ以上の考察はされないままに、論はもうひとつの途へと移ることになるので つまり、ここで⑥に対する更なる探究が進められぬままに、また、⑤「徳=善」は、ヒュポテシスと言われてはいるが、

τ

体からは独立に与えられている⑪の「例示」に負う。筆者は、このヒュポテシスを基本的に支えているのは、この箇所であ ―有益」が帰結する。そこでその論拠の一端を担う⑨「全ての善きものども―有益」は、更にその有益性の論拠を、推論自 ひと」という言明と、⑨「全ての善きものども=有益」から導かれる⑧「善きひと=有益なひと」という言明から、⑩「徳

こうして、「徳は知識かどうか」が「有益」を中項として考察されるのは、⑦からである。そこでは、⑦「徳によって善き

その「正しい使用」に、「知(επιστήμη・φρονησις・νούς の三様の言い方がなされている⑪()~(d))」が重ねられる。 87E6)」。そして、「これらを導く(ήγεομαι)ものが正しい使用 (ὀρθή χρήσις) である場合は有益となる」とされる。そこで、 ンが初期において提出した、有益性の一つの完全なコンテキストは、技術の場面にあった。例えば「薬は患者の健康の回復 ŋμᾶς ώφελεἱ)」の例として、健康・強さ・美しさ・富が挙げられ、それらを有益なものと「われわれは言っている(φαμέν さて、まず、ここで述べられている健康・強さ・美しさ・富は、如何なる観点で有益であるのかを考えてゆこう。プラト では、そこで述べられているおのおのの言葉を、われわれは見てゆくことにしよう。まず⑪で、「われわれを益するもの(な 今は問わない)といえるのではないだろうか。

はないだろうか。であれば寧ろ、それはわれわれには、未だ明らかにはされていない

のものであるということには、われわれは賛成出来ない。では、他にどのような「人間本性」を持ってくればよいのであろ

いかなるものを持ってきたところで、それは技術知の場合のような、「知」としての確実性を持ちえないので

(明らかにされる可能性については、

にとって有益である」等と述べる場合であり、そこでは或る種の把握が、「知」として成立している。 は、有益性の観点の完全なコンテキストを、「われわれを益する」というときの「われわれ」のひとりひとりは語ることが出 しかし、

るもの」とした。そしてそれに基づいて、⑫のように、「幸福」をたてることが考えられる。 来るのであろうか が、プラトンが初期で論じた、テクネー・アナロジーの急所であった)。例えばそこで、或る人々は、「人間=快楽を欲求す まずそこで考えられることは、それら健康・強さ・美しさ・富は、「われわれ人間にとって有益である」という観点であろ しかし、そこに「知」が重ねられるためには、われわれは「人間」とは何かを知っている必要がある(そしてこのこと

しかし、ここでの議論の重要な点は、前述の健康・強さ・美しさ・富の「所有」のみではなく、「使用」の場面

の場面-それぞれの「有益性」の世界が見えてくることになる(cf. プロタゴラス説)。しかし、正義や徳が、そうした各人それぞれ かによって、その「正しさ」は各人違ったものになってくるであろう。つまり、各人にはそれぞれの「正しさ」に基づいた、 ついての知識が――例えば、先の「人間=快楽を欲求するもの」が――それであろうか。しかしその場合、 の使用の正しさが述べられるが、ここではその正しさを裏付けるものは何であろうか。先に述べたような、「人間」の本性に 用するという行為によって、それらよりももうひとつ上にある「幸福」に達するとされている。さてそこで問題となるのは、 「使用の正しさ」とは何に基づく正しさなのであろうか、ということである。例えば薬の場合であれば、医学に基づいてそ ――にまでレベルを上げていることである。即ち、単にそれらを持つことが「幸福」なのではなく、それらを正しく使 何を快と感じる

―即ち行為

在るx、x、・・・xが現れる場面として、仮に「わたし自身」というものが在るにしても、個々のx—yの連関の内には 結果によって判定される、という点に於ける限りでは、先に述べた行為は、技術とのアナロジーが成立している。けれども、 関係と類比的に、有益性の獲得とそのための行為を考えること――を示すものである。そして、少なくとも行為の正しさが 医術という知を持てば、その知を使用することによって患者の健康を獲得出来る故に、医療行為を行う、という対象・能力 する)。これは、プラトンが初期対話篇を通して問題にしてきたテクネー・アナロジーのもう一つの側面――例えば医者が、 うであろう。そこでは、 その「わたし自身」は見出せないのである。そして更には、その連関の中では、 なす」という時、それは「xがyをなす」と殆ど等価なのである。そして、もし、それら各々のy、y、・・・yに対応して そこでは、行為者は、 故ならそうした場面では、 技術行為或いはそれに類似の場面(学びB)で、徳に関わる行為が成立しているのだろうか? 答えは「否」であろう。何 そのAをすることに、「知」が重ねられる、という一つの図式が成立している(それを学ぶ時、Ⅲで述べた「学びB」が成立 すが故にAをすることが意味を有している、というA-B間の外的な関係を見出すことができる。そして、この箇所では、 性) が得られる、という causal relation がそこでは成立していて、Aをすること自身に意味があるのではなく、Bをもたら い」と(その都度)されるのではないだろうか。ここで一つの仮定を述べるなら、Aの行為を行えば、Bという結果(有益 い使用」によって有益なのではなく(その場合「正しさ」は無限定になってしまうのだから)、有益をもたらす仕方が「正し に一見思えるが、しかし「われわれ」がここでの「正しさ」を受け入れる仕方は、寧ろ、その逆なのである。つまり「正し 自分自身によってではなく、他のひとからわたしのしていることが説明される、という事態にもたち到ってしま 彼の持つ能力と完全に重ね合わされる。つまり、「われわれは或る能力(x)によって、何か(y)を その行為の知が、完全に外から、という仕方で与えられている。従って、そうした行為の場面では、 技術の手段・目的の連鎖の体系の内で既にその行為の身分は定まってしまっているからである。 わたし自身が今何をしているか了解してい

問題はむしろこうではないだろうか。即ち、ここでは「正しさ」に基づいて「有益性」が述べられているよう

――例えば「快」

B――例えば快

徳の行為」はもとより、「わたし自身の行為」を行っているということすら、怪しくなってしまうのである。

(xarà фvou)なされた結果=エルゴン(ĕpyov)に負っているのであり、また、 即ち技術の場面とは決定的に異なっている。というのも、技術の場合の行為の正しさは、自然本性に従って 技術類似の行為と今問題にしている有益性に関わる行為の、 おのおのの構造に注目するとき、当該の行為は、 そのエルゴンに基づいて、 有益性が述べ

められるのである(それ故、 られる。そうした意味ではその有益性には客観的なコンテキストが保証されているし、 従ってその限りでは、教えられる(示される)という仕方であるにしても、「知」の存在は確実なものとして認 医者は医者を志望する者を教育できるし、 技術のマニュアルも存在している)。けれども当該の 同時に、完全に causal relation が成

ることなしにいきなり述べられているからである。それは先に述べたように、あくまでも主観的なコンテキストに沿うもの るが、その有益性のコンテキストは、 技術の場合とはその構造が異なっている。なぜなら、そこでの行為の正しさは、結果の有益性に負っているのであ それゆえひとがそこで主張する行為の正しさとは、そのひとにそう思われている――それは恐らくわれ 技術の場合のような自然本性に従ったエルゴンは無論のこと、 他の何らの中項を介す

い換えれば、 われの大多数が支持している、ということのみをその思いの理由として持っているに過ぎない――だけの正しさであり、 何の保証もない正しさなのである。 であれば、そこで或る行為=Aを行うことで、或る結果、 即ち有益性=B

――を得た、よってその行為=Aを正しい行為と呼ぶことにする、ということが可能であるとしても、

でしかありえない。

のAとBには、 論理的な関係も自然本性に基づく関係も、 なんら確定したものとして成立してはいず、そこで生じているこ

益性自体も、 ぎない(そのことは、 「何故だかわからないが、こうしたら (=A)、うまくいって、有益性或いは快(=B)を得られた」ということに過 何故有益と呼ばれるのかが確定してはいない。従って、 この対話篇の後の箇所で語られる、正しい思い做し (ὀρθἡ δόξα) の問題と関連する)。そしてその有 或る人が或る行為――Aを行ったことで、

――を得たため、その行為を「正しい行為」と呼ぶことがあったとしても、別の時に、

或いは別の行為者が、

- 31 -

- 32 ---

れは、 を一知識C」とし、 られる「知」、即ちⅢで述べた「知識B」に、一見類似のものと見えたのであるが、実際は名前のみの「知」であった。それ う仕方でわたしの「外側から」述べられ、納得させられたつもりになっているもの(それは技術の場面での、 の思われによってともかく有益とされ、「その有益な結果=Bを生み出す為には能力論の構造に従ってAをするのだ」、とい 個々のわたしの「内側から」のもの(Hで述べた「知識A」)ではなく、かくかくの事柄はその根拠を欠いたまま、 えるもの(φαινόμενον)に過ぎず、「わたし」の内ではその有益性に説明が与えられないのである。つまり、ここでの知は、 断しそれを選択する「知」が成立するとするなら、おそらくはそれがプラトンが想起説で求めた「内側からの知」であるか 性に基づく結果の系列を問題とせずに、causal relation から外れたところで、しかも「この行為はそれ自体で正しい」と判 いない以上、明らかにそれは「知」の僭称であり、実際はいかなるしかたでも「知」は成立してはいないのである(自然本 まくいったのか、そして、うまくいく・有益である、ということは一体いかなることなのか、ということが全く明かされて 経験を伝授する、ということで、一見教える(示す)という仕方で「知」が成り立っているようにみえるが、そこで何故う ぎず、実際はそこでの causal relation は解体してしまっているのである。そうした場面では、その「うまくいった」先達の もしれない。しかし今はその考察は措くことにする)。 以上のことから、 そこに causal relation が成立していると一応は抑えたのであるが、しかしその causal relation は見掛けのものに過 そこで「わたしは自分自身の行為を行っているのだ」と言えるだろうか。プラトンの意図は、 彼らの使っている知が彼ら自らのものではない以上、その行為に関する知の当事者としてはありえない。 それを学ぶこと――「学ぶ」という言葉がここで使えるとして――を、「学びC」としよう)なのである。 明らかに、「われわれ」の場面では、この箇所で言われている有益性は何か確定済のこととしてあると見 まさにそれを示 外側から教え 多数の者

その同じ行為=Aを行うことによって、同じ有益な結果=Bを得るという保証は全くないのである。すなわち、

先程われわ

すことにあったと思われる。即ち、「想起説」で、或る仕方での知るものの「内側からの」知との関わりが述べられたのであ

『かくかくだ』と示されることによって、哲学の営みはどうなるのか」が底流として考察にかけられるのである。それは言 (「知識A」)、ここで再び知るものの 「外側からの」知の教授が考察され (「知識B」を経て、「知識C」へ)、「外側から

「想起説」を逆照射する途としてあるのではないだろうか。

## VI

ことによって初めて、有益なものとなったり有害なものとなったりするのだから(88C4-D3)。 それ自体単独では有益なものでも有害なものでもなく、そこに知(φρόνησις)もしくは無知が付け加わる(προσγύγνομαι) であらねばならない。なぜなら(eneuðýnep)、苟くも、すべて魂というところで在るものども(rà xarà rýv ψυχήν)は、 於けるものどもの一つであり(των εν τη ψυχη τι εστιν)有益なものであることが必定であるなら、徳とは知(φρόνησις) 状態や活動 cf. Bluck) の場面にもその考えは適用される。即ち、節制、正義、勇気、飲み込みのよさ、記憶力、度量の大き の(tà thr ψuxhr)は、知が導く時幸福を結果し、無知が導く時反対の結果になる(88A6-C3)。とすると、もし徳が魂に 以上の健康・強さ・美しさ・富に続いて、 知識(ἐπιστήμη)ではないなら、時によっては有害であったり有益であったりする。つまり、すべて魂に属するも 魂というところで在るものども(τὰ κατὰ τὴν ψυχήν 魂のエモーショナルな

有益なものでも有害なものでもなく、そこに知が付け加わることによって有益(有益2とする)なものとなる」のだから、 88C6)」以下の理由によって、つまり「すべて魂というところで在るものども(rà xarà rἡν ψυχήν)はそれ自体単独では 「徳が有益(有益1とする)であるなら、徳は知でなければならない」とされる。即ち、有益1が「魂というところで在る 前節で「知識C」と重ね合わされた「有益性」は、この箇所でも全体を支配している。というのも、まず「なぜなら(enevônnep

ものども」に作用して、それらを有益2にするわけであるが、このコンテキストに従えば(この箇所以前では、

知が導くこ

で有益1がまさに有益であるとされるのは、有益2に負っている、つまり「魂というところで在るものども」を有益2にす とで有益になるとはいわれているが、知それ自体や徳それ自体が有益であるということは言われていないことに注意)、そこ

このことは、さらに⑮以下で徹底される。そこでは「魂の他の部分を知が導くことでそれが有益になるのと同様に、富そ

る故に、知は有益1であるといわれるのである。

て他の一切は魂に依存し、魂に属するものは知に依存する、もしそれらが善きものども (ayaθá) であるなら (88E4-89A2) 」 の他も、(智恵のある 88E3)魂が正しい仕方で用い且つ導く時に有益となる」 とされる (88D4-E2)。かくして、「人間にとっ

「導〜 ηγέομαι」 (cum dat. pers., c. acc. loci., c. dat. pers. et gen. rei., c. gen. rei., c. dat. rei., c. acc. rei., etc.) の構文 正しい使用(ορθή χρήσις)が/これらのおのおの(ἐκάστου τούτων)(富その他)を

と述べられる。ここでヒュポテシス全体での「導く」の用い方を見てみよう。

-→その結果、それらは、われわれにとって有益となる。(88A3-5)

(b) 知 ( $\phi p \acute{o} \nu \eta \sigma \iota \varsigma$ )が/魂の内の引き受けたり耐えたりするものの全てを( $\pi \acute{a} \nu \tau \alpha \tau \acute{a} \tau \dot{\eta} \varsigma \psi \nu \chi \dot{\eta} \varsigma \epsilon \tau \iota \chi \epsilon \iota \rho \dot{\eta} \iota \alpha \tau \alpha \chi \alpha \dot{\chi}$ 

(c) 知(φρόνησις)が/魂の他の部分(τη ἄλλη ψυχη)を

→その結果、幸福となる。(88C1-4)

→その結果、魂に属するもの(τὰ τῆς ψυχῆς)は有益になる。(88D6-7)

魂が/富その他を

(d)

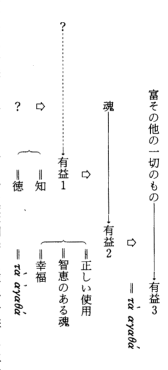
(「魂がこれら(富その他)を正しい仕方で(ορθως)使用しかつ導く」(88E1))

(「正しい仕方で(ὀρθῶς)導くのは智恵のある(ἔμφρων)魂である」(88E3))

→その結果、それらは、有益となる。(88D7-E2)

「徳に関する行為」は語られてはいないのである。

以上から、次の図式が導かれる。(♀は、依存関係を示す)



では、その有益性に到る、「知」の射程を外れた名前のみの「知」(=知識C)を巡る連関が主題とされているのであって、 議論のすべては、 に従えば、更に、 先に述べたように、有益1が有益とされるのは(そこでの依存関係とは逆に)有益2を生み出すからであるが、この図式 最初に述べた、一種の主観性言語としての「有益性」に支配されていることが明らかになる。そしてそこ 有益2が有益とされるのは、有益3を生み出すからである。こうして見てゆくと、ここでの「徳」を巡る

はないか。その『魂』こそが、徳の行為を担う主体とされるのではないか」と。しかし、ここでの「魂」は、その存在が確 しかしひとは、こう反論するかもしれない。「いや、ここでは、『魂が使用する=魂が導く』ということが語られているで

実なものとしてあるのだろうか?(というのも、その場合、われわれは「使用するもの」「導くもの」としてしか、その文の 主語たる「魂」に関わる途を持たないからである(他の対話篇・他の箇所でのコンテキストに基づく「魂」の解釈をここに

持ち込むのは、越権である)。即ちわれわれは、そこでの述語が示しているところしかわからないのであって、その場合「魂

— 35 —

と述べて来た。 さて、従来、多くの論者は、このヒュポテシスが無効になるのは、⑳の、「現実には徳の教師が不在である」ことによる、 しかし以上の議論から、「徳の教師=徳を知識じとして、外部から『かくかくである』と教える (示す)もの」

いうことが確認される。

こと(「学びC」)」でもなかったのである(cf. 96C10 գρετή αρα ουχ αν ειη διδαχτόν)。そのことの確認を、ソクラテス 述べた「学びA」)」であって、技術の場合のように「知識Bを、外側から、教えられる(示される)という仕方で学ぶこと こと」によって得られるとしても (89B9-C1)、それは「想起するという仕方で、知識Aを、自らの内側から学ぶこと (Ⅲで ポテシス」が崩れるのではなく、「ヒュポテシス」自体が「徳の教師の不在」を導くものであったのだ。つまり、徳は「学ぶ とする限りは、徳の教師の不在は寧ろ当然のことと言える。言い換えれば、「徳の教師の不在」という現実によってこの「ヒュ (「学びB」)」でもなければ、「知識を外れたところで、なにかしらうまくいく、という仕方を教えられ(示され)、学ぶ(?)

ひと(αγαθοὶ ἄνδρες)」の存在は否定できないことであれば、彼らはいかにしてそのすぐれた徳性をそなえるのか(96D1 技術知の場面を通して行っている(90B7-E9)、その技術知の場面では、「学びB」が成立するが、徳の場面にはそれ しかし彼らのもとで教わっても、 徳の場面で「学びB」に類似のものが――即ち「学びC」が可能であると主張しているのはソフィスト達 徳あるひとになることはない (91E10-92E6, 95B9-C4)。けれども、「すぐれた

それに応えて、ソクラテスは語る。

36

味では、このヒュポテシスの箇所は、

こうして、ソクラテスは様々な場面を設定して、われわれに本当の意味での学び(=学びA)を喚起させる。そうした意

探究の放棄或いは窮余の策としてではなく、寧ろ哲学の勧めとしてあるのである。

真実の学び=学びAそれ自体に関しては、未だ探究されるべきこととして、われわれに残されている。

だから、 άνθρώποις πράττεται τα πράγματα) ΘΕ΄ 上でのことなのだ。つまり、われわれは笑止にも、人間における行為が正しく立派になされる(oρθως τε καί εὐ τοις そしてわれわれをとにかく何らかの仕方で、よりすぐれたひとにしてくれるところのだれかを探し求めなければなら よって導かれる場合だけではない、ということに気が付かなかったのだ (96D5-E5)。 ぼくがこういうことを言うのは他でもない、 れわれは先ず何よりも、 われわれ自身に注意を向けるべきであり(προσεχτέον τον νουν ημίν αντοις)、 ただ知識(=知識B及びそれと重ねて述べられた知識C:筆者注)に われわれのさっきの探究(=ヒュポテシス:筆者注) を反省した

る、ということを示している。 われわれが探究の眼を向けるべきは、実は「われわれ自身」、即ち、われわれ自身の「内側から」の知=「知識A」なのであ 沿って考えたために、「徳の教師の不在」のみならず、「徳の行為の不成立」にわれわれは陥ってしまった・・・とするなら、 らず)能力論の構造に従ってAという行為をするのだ、と外部から教えられる(示される)知=知識C」のコンテキストに よって)有益であり、 それ=Bを生み出す為には(実際には causal relation は、 そこでは解体してしまっているにもかかわ 37 -

この言葉は、「さっきの探究=ヒュポテシス」で述べられた「かくかくの事柄は(その根拠を欠いたまま、

大多数の支持に

## おわりに―前途瞥見

性」に基づいた「知識BそしてC=外側から教えられる(示される)こと」によって、徳の行為は――そしてわたし自身の に到る過程=想起が述べられる。それは「知識A=内側からの学び」としてあった。次に、その想起の逆照射として、「有益 スによって、不知が明らかになり、探究が開始される。そこで、「探究のパラドックス」が提出され、それを契機に、「知」 『メノン』篇では、まず、それが何であるかを知らないままに、徳に関して、或る解釈がなされていた。しかし、エレンコ

それが、「アイティアス・ロギスモスによって思い做しを縛り付け、知識とすること=想起」の意味するところではないだろ 存在さえも――潰されてしまうことが示される。 以上が「ヒュポテシス」迄の概観であるが、その先で、ソクラテスは、再び「学びA」の回復をめざしているようである。

うか。しかし、そのことを後づける途は、新たな別の論稿に委ねなければならない。

註

1 出しているが、推論の大局は同じであるとしている(Robinson, R., *Plato's Earlier Dialectic, 2nd ed.,* Clarendon, 1953, pp. 118 ストテレスのそれは「if A is B, then C is D」であるのに対し、『メノン』篇のそれは「A is B」であるところに両者の違いを見 の用法は流動している。 Robinson は、そのうちの一つの意味で、ここのヒュポテシスをアリストテレスのそれと対比させ、アリ アリストテレスの「ヒュポテシス」には、任意の仮定の他に、論証科学に於ける事象の基礎に置かれる厳密なものもあり、そ

-120)°

- (2) このことに関しては、Robinson前掲書、p. 93 ff., また、 ff., p. 88 ff. を参照 Bluck, R. S., Plato's Meno, Cambridge, 1964, Introduction, p. 75
- 3 Bluck, R. S., 前掲書、p. 21ff., pp. 325-6. を参照
- Bluck, R. S., 前掲書、p. 325. を参照
- 5 Sharples, R. W., Plato: Meno, ARIS & PHILLIPS Ltd., 1984, p. 162.
- 6 ここでは Bluck に従って、最初の avro は、itself といった強い読み方をせず、後の avro と同様に単に it と採る。
- 7 Bluck, R. S., 前掲書、p. 230, 327. を参照。
- 8 Bluck, R. S., 前掲書、p. 88. を参照
- 9 Sharples, R. W. 前掲書、p. 163. を参照。
- $\widehat{10}$ Thomas, J. E., Musing on The Meno, Martinus Nijhoff, 1980, p. 171ff. 参照
- 11 学・倫理学研究会編、1988, pp. 45-63. 等参照 テクネー・アナロジーに関しては、拙稿「プラトン『ヒッピアス(小)』篇の問題場面」、『ディアロゴス』創刊号、 九州大学哲
- 12 『プロタゴラス』篇の議論を参照
- <u>13</u> Monist 62, 1979, pp. 331-350. (特に、第6節)等参照。 「徳」に関わる行為が'external standpoint'からは説明出来ない、ということに関しては、McDowell, J., 'Virtue and Reason'
- <u>14</u> えば『ゴルギアス』474D-475A, 477A. 『ヒッピアス(大)』295C-296E, 297D, 303E, 『国家』475B 有益性が安定した言葉となるのは、「美しく、かつ、有益」といった仕方で、「美しさ」と共に語られた時であろう。 等参照。 それは例
- 15 れ自身(Soph. 262E10)・彼自身(Resp. 549D4)、 という言い方は、επιμελεισθαι が一般的にオールラウンドに対象を取るのに対し、幾つかの例外はあるにしても、主に、われわ Index to Plato, Compendia vol. 8, Leeds, 1976, p. 606 and pp. 791-2)。そして、この「注意を向ける(προσεχειν τον νοῦν)」 προσεχειν 及びその活用形は、プラトンに於いては殆どの場合、τον νουν と連動して用いられる(cf. Brandwood, L., A Word わたしやあなた、 または具体的な第三者、それらのひとの言葉(その正誤、

を言うこと、言葉づかいや思い・智恵・行為・作品、或いは当該の議論や問題になっている事柄、などを取ることが多い。即ち